JURNAL KETAHANAN NASIONAL
Vol. 31, No. 2, Agustus 2025, Hal 133-148
DOL:http://dx.doi.org/ 10.22146/jkn.108526
ISSN:0853-9340(Print), ISSN:2527-9688(Online)
Online sejak 28 Desember 2015 di :http://jurnal.ugm.ac.id/JKN

VOLUME 31 No. 2, Agustus 2025 Halaman 133-148

Peran Komunikasi Tradisional dalam Memperkuat Ketahanan Masyarakat
Samin di Kabupaten Bojonegoro, Jawa Timur

Fatkhurohman Taufik", Maimunah?
'Universitas Dr. Soetomo, Indonesia
2Sekolah Tinggi I[lmu Dakwah Al Hadid, Indonesia
*Korespondensi email: fatkhurohmantaufik1980@gmail.com

Dikirim: 29-6-2025, Direvisi: 20-8-2025, Diterima: 26-08-2025

ABSTRACT

This study aims to analyze the role of traditional communication in shaping and strengthening the resilience
of the Samin community in Bojonegoro, East Java. Employing a qualitative approach through participatory
observation and in-depth interviews, the research finds that traditional forms of communication such as customary
deliberation (rembugan adat), oral advice, collective rituals, and everyday interactions serve a strategic function
in fostering the community social, cultural, and informational resilience. Communication in the Samin community
not only transmits cultural values but also acts as a selective mechanism in responding to external pressures such
as educational modernization, information technology penetration, and state regulation. The findings reveal that
local values such as honesty (jujur), social harmony (rukun), anti-dominance (ora dumeh), and passive resistance
(ora melu) are not merely preserved through symbolic communication but are actively reproduced through social
interaction and cultural rituals. Drawing on theoretical frameworks of community-based resilience and cultural
communication, this article argues that traditional communication is a crucial socio-political asset in maintaining
internal cohesion and collective identity. In conclusion, traditional communication should not be viewed solely as
a cultural expression but as a relevant and dynamic instrument of resilience for inclusive social development and
national security policies rooted in local wisdom.

Keywords: Traditional Communicationl; Samin Community; Social Resilience; Cultural Ritual; Symbolic
Resistance.

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran komunikasi tradisional dalam membentuk dan memperkuat
ketahanan masyarakat Samin di Bojonegoro, Jawa Timur. Dengan pendekatan kualitatif melalui observasi partisipatif
dan wawancara mendalam, studi ini menemukan bahwa bentuk-bentuk komunikasi tradisional seperti rembugan
adat, nasihat lisan, ritus kolektif, serta komunikasi sehari-hari memiliki fungsi strategis dalam membangun ketahanan
sosial, budaya, dan informasi komunitas. Komunikasi dalam masyarakat Samin tidak hanya menjadi media
transmisi nilai, tetapi juga bertindak sebagai mekanisme selektif terhadap tekanan eksternal seperti modernisasi
pendidikan, penetrasi teknologi informasi, dan regulasi negara. Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai
lokal seperti kejujuran (jujur), kesetaraan (rukun), anti-dominasi (ora dumeh), dan resistensi pasif (ora melu) tidak
hanya dipertahankan melalui komunikasi simbolik, tetapi juga direproduksi secara aktif melalui interaksi sosial dan
ritus budaya. Dengan menggunakan kerangka teori ketahanan berbasis komunitas dan komunikasi kultural, artikel
ini menegaskan bahwa komunikasi tradisional merupakan aset sosial-politik yang penting dalam menjaga kohesi
internal dan identitas kolektif. Kesimpulan dalam paper ini yaitu komunikasi tradisional bukan sekadar ekspresi
kultural, tetapi juga instrumen ketahanan yang relevan bagi pembangunan sosial inklusif dan kebijakan ketahanan
sosial berbasis nilai kearifan lokal.

Kata Kunci: Komunikasi Tradisional; Masyarakat Samin; Ketahanan Sosial Ritus Budaya; Resistensi Simbolik.

Copyright (¢) 2025 Fatkhurahman Taufik, et al.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. Jurnal Ketahanan Nasional is published by
the Graduate School of Universitas Gadjah Mada.



Jurnal Ketahanan Nasional, Vol. 31, No. 2, Agustus 2025: 133-148

PENGANTAR

Diskursus tentang ketahanan masyarakat
dalam dua dekade ini telah mengalami
perluasan makna, tidak hanya sebagai respons
terhadap bencana alam atau krisis politik,
tetapi juga sebagai refleksi atas kemampuan
komunitas dalam mempertahankan identitas,
nilai, dan struktur sosial di tengah perubahan
global (Neilson and Wright, 2017; Danugroho,
2022a). Ketahanan (resilience) kini dipahami
sebagai kapasitas dinamis yang tidak hanya
bersifat reaktif, tetapi juga proaktif terkait erat
dengan modal sosial, jaringan komunikasi,
serta keberlanjutan budaya lokal (Armawi,
2019; Armawi et al., 2022). Dalam konteks
negara-negara berkembang seperti Indonesia,
studi mengenai ketahanan masyarakat kerap
terfokus pada aspek struktural, seperti kebijakan
negara atau kesiapan logistik. Namun, dimensi
komunikasi terutama komunikasi tradisional
masih sering diabaikan dalam diskusi ilmiah,
padahal memiliki kontribusi signifikan dalam
menjaga koherensi sosial dan transmisi nilai-
nilai lokal (Liani, Fadilla and Danugroho,
2021).

Komunikasi tradisional merupakan
praktik komunikasi yang tumbuh dan
berkembang dalam struktur sosial budaya
masyarakat lokal, sering kali berlangsung
melalui simbol, ritus, narasi lisan, serta
pranata adat (Slamet, 2019; Herdiana, 2022).
Komunikasi tradisional tidak hanya berfungsi
sebagai media pertukaran informasi, tetapi juga
sebagai instrumen kontrol sosial, penguatan
kohesi kolektif, dan penjaga kontinuitas
nilai-nilai budaya (Petrosyan, 2019; Kutlu-
Abu and Arslan, 2023). Salah satu contoh
konkret dari praktik komunikasi tradisional
yang masih bertahan dan relevan adalah dalam
komunitas Samin di Bojonegoro, Jawa Timur.
Komunitas ini dikenal luas sebagai simbol

134

perlawanan terhadap dominasi negara kolonial
dan modernisasi yang hegemonik, melalui
praktik hidup yang sederhana, jujur, serta
berbasis pada nilai kearifan lokal (Ricklefs,
1981; Geertz, 2017).

Masyarakat Samin memiliki sistem
komunikasi internal yang khas, mulai
dari penggunaan bahasa halus dan tidak
konfrontatif, struktur narasi dalam rapat adat,
hingga penggunaan simbol dalam perilaku
sehari-hari. Semua ini membentuk sistem
komunikasi yang tidak hanya memperkuat
identitas kolektif, tetapi juga berfungsi sebagai
mekanisme pertahanan sosial terhadap tekanan
eksternal seperti eksploitasi sumber daya,
modernisasi ekonomi, dan intervensi politik
negara. Meskipun komunitas ini minoritas
dan terpinggirkan secara struktural, mereka
berhasil mempertahankan kohesi sosial
dan nilai-nilai mereka melalui komunikasi
tradisional yang terorganisir dan bermakna
(Parmadi and Benardin, 2021; Noor et al.,
2024).

Sayangnya, sebagian besar studi tentang
masyarakat Samin lebih menitikberatkan
pada aspek historis, perlawanan politik,
atau spiritualitas, dan belum secara khusus
menyoroti fungsi komunikasi tradisional
mereka dalam konteks ketahanan sosial.
Celah ini penting untuk diisi, terutama dalam
konteks meningkatnya tantangan global
seperti disinformasi digital, homogenisasi
budaya, dan tekanan ekonomi terhadap
masyarakat adat. Oleh karena itu, penelitian
ini bertujuan untuk mengeksplorasi peran
komunikasi tradisional dalam memperkuat
ketahanan sosial budaya masyarakat Samin
di Bojonegoro, dengan pendekatan kualitatif
berbasis etnografi komunikasi. Penelitian ini
tidak hanya berkontribusi pada pengembangan
teori komunikasi tradisional dan ketahanan



Fatkhurohman Taufik, Maimunah -- Peran Komunikasi Tradisional dalam Memperkuat Ketahanan Masyarakat

sosial, tetapi juga menawarkan wawasan
praktis bagi perumusan kebijakan pelestarian
budaya dan penguatan komunitas lokal.
Artikel ini juga bermaksud menunjukkan
bahwa model ketahanan tidak harus selalu
datang dari pendekatan struktural-negara,
tetapi juga bisa bersumber dari praktik-praktik
komunikasi akar rumput yang telah terbukti
adaptif dan resilien dalam jangka panjang.

Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif yang berfokus pada studi mendalam
tentang budaya dan perilaku manusia dalam
konteks alamiah mereka. Penelitian ini
menggunakan jenis penelitian etnografi
komunikasi, yang bertujuan memahami secara
mendalam praktik komunikasi tradisional
dalam kehidupan sehari-hari masyarakat
Samin di Bojonegoro dan bagaimana praktik
tersebut berkontribusi pada pembentukan
serta penguatan ketahanan sosial budaya
mereka. Etnografi komunikasi dipilih karena
pendekatan ini memungkinkan peneliti
untuk mengeksplorasi makna, simbol,
dan nilai yang terkandung dalam praktik
komunikasi lokal, serta memahami bagaimana
komunikasi menjadi bagian dari struktur
sosial dan identitas kolektif komunitas
(Spradley, 2006; Creswell, 2016). Penelitian
ini dilaksanakan di Desa Klopoduwur,
Kecamatan Banjarejo, Kabupaten Blora, dan
sebagian wilayah Kecamatan Margomulyo,
Kabupaten Bojonegoro, yang merupakan
wilayah utama pemukiman masyarakat Samin
kontemporer. Penentuan lokasi dilakukan
secara purposif dengan mempertimbangkan
keberadaan komunitas Samin yang masih aktif
mempraktikkan nilai-nilai Sedulur Sikep serta
sistem komunikasi tradisional mereka.

Data primer dikumpulkan melalui
observasi partisipatif, wawancara mendalam,
dan dokumentasi, yang dilakukan selama

Samin di Kabupaten Bojonegoro, Jawa Timur

periode tiga bulan. Observasi partisipatif
dilakukan untuk memahami secara langsung
pola interaksi, penggunaan simbol, ritus
komunikasi, serta situasi komunikasi adat.
Wawancara dilakukan terhadap 15 informan
kunci, yang terdiri dari tokoh adat Samin
(penuntun ajaran), anggota komunitas Samin
lintas generasi, dan juga pihak luar komunitas
seperti perangkat desa dan aktivis budaya
lokal. Instrumen wawancara bersifat semi-
terstruktur agar memungkinkan fleksibilitas
dalam penggalian narasi dan makna mendalam.
Data sekunder diperoleh dari dokumen sejarah
komunitas Samin, arsip lokal, publikasi
akademik, serta berita media terkait kehidupan
dan tantangan yang dihadapi komunitas
Samin. Seluruh data yang diperoleh dianalisis
menggunakan teknik analisis tematik berbasis
pada teori etnografi komunikasi Hymes dan
konsep ketahanan sosial budaya (Braun and
Clarke, 2019). Proses analisis dilakukan
melalui tahapan: (1) transkripsi dan kodifikasi
data lapangan; (2) pengelompokan tema; (3)
interpretasi makna simbolik komunikasi; dan
(4) pemetaan relasi antara praktik komunikasi
dan dimensi ketahanan komunitas. Untuk
meningkatkan validitas data, dilakukan
teknik triangulasi sumber, triangulasi metode,
serta member checking terhadap beberapa
informan utama. Pendekatan ini dimaksudkan
untuk memastikan bahwa interpretasi
peneliti terhadap praktik komunikasi dan
makna lokal tidak bias secara eksternal
dan tetap kontekstual. Dengan metodologi
ini, penelitian ini tidak hanya berupaya
menggambarkan komunikasi tradisional
masyarakat Samin secara deskriptif, tetapi
juga mengungkap dinamika internal yang
menjadikan komunikasi sebagai instrumen
kultural yang mendukung ketahanan sosial
dalam jangka panjang.

135



Jurnal Ketahanan Nasional, Vol. 31, No. 2, Agustus 2025: 133-148

PEMBAHASAN
Komunikasi Sebagai Penjaga Koherensi
Sosial: Narasi dan Nilai dalam Komunitas
Samin

Temuan lapangan menunjukkan bahwa
praktik komunikasi dalam masyarakat Samin
sangat ditentukan oleh nilai-nilai inti seperti
kejujuran, kesetaraan, dan ketenangan. Nilai-
nilai ini tidak hanya diwacanakan secara
eksplisitmelalui nasihat para sesepuh, tetapi juga
diinternalisasikan melalui praktik komunikasi
sehari-hari seperti rembugan, rapat adat, dan
nasehat lisan antar generasi. Komunikasi
dilakukan dengan bahasa yang rendah hati,
tidak konfrontatif, dan menghindari konflik.
Dalam perspektif etnografi komunikasi,
pola ini menggambarkan bentuk face-saving
communication yang secara aktif menciptakan
kohesi sosial internal (Darmawan, 2008;
Irawan, 2018). Narasi-narasi lisan mengenai
tokoh Samin Surosentiko, perjuangan tanpa
kekerasan, dan filosofi hidup “ora melu”
(tidak ikut sistem kekuasaan yang menindas),
disampaikan secara turun-temurun dan
membentuk sistem epistemologi lokal yang
memperkuat resistensi budaya. Sebagaimana

dicatat oleh Usman (2023), bentuk komunikasi
semacam ini merupakan “senjata kaum
lemah” dalam mempertahankan identitas dan
eksistensinya di hadapan dominasi eksternal.
Dengan kata lain, komunikasi bukan hanya
sebagai media pertukaran informasi, tetapi
menjadi alat kultural untuk bertahan hidu
Gambar ini merupakan representasi
kuantitatif kualitatif dari data lapangan yang
diperoleh melalui observasi partisipatif dan
wawancara mendalam dengan masyarakat
Samin di Bojonegoro. Empat nilai utama
yang tercermin dalam praktik komunikasi
komunitas ini ditampilkan dalam bentuk
diagram batang horizontal, masing-masing
menunjukkan tingkat intensitas internalisasi
dalam kehidupan sehari-hari. Nilai kejujuran
menempati posisi tertinggi dengan tingkat
internalisasi sebesar 90%. Kejujuran dalam
p bukan sekadar norma moral, tetapi menjadi
fondasi dalam seluruh bentuk interaksi sosial.
Informan menyatakan bahwa berbicara apa
adanya, tidak memanipulasi, dan tidak mencari
keuntungan pribadi merupakan hal yang harus
dijaga dalam setiap komunikasi. Kejujuran
dianggap sebagai bentuk penghormatan

Narasi dan Nilai Inti dalam Komunikasi Tradisional Masyarakat Samin

Anti-kekerasan (Ora melu)

Ketenangan (Ora ngudi drajat)

Kesetaraan (Rukun)

Kejujuran (Jujur)

90%

0 20

40 60 80 100

Persentase Internalitas Nilai dalam Komunikasi Tradisional

Gambar 1. Narasi dan Nilai Inti dalam Komunikasi Tradisional Masyarakat Samin

Sumber: Data primer, diolah oleh peneliti (2025)

136



Fatkhurohman Taufik, Maimunah -- Peran Komunikasi Tradisional dalam Memperkuat Ketahanan Masyarakat

Samin di Kabupaten Bojonegoro, Jawa Timur

Peran Kolr(')rz)u_nikasi Tradisional terhadap Dimensi Ketahanan Masyarakat Samin

85%
80

B0 .

0 EEE— |

20 .

Kontribusi Komunikasi Tradisional (%)

Ketahanan Sosial

Ketahanan Budaya

60%

Ketahanan Informasi

Gambar 2. Peran Komunikasi Tradisional Terhadap Dimensi Ketahanan Sosial

Sumber: Data primer, diolah oleh peneliti (2025)

terhadap sesama dan alam, sekaligus strategi
bertahan dari dominasi eksternal.

Nilai kedua yang dominan adalah kesetaraan
(rukun), yang tercermin pada intensitas sebesar
75%. Rukun merupakan prinsip kolektif yang
menolak struktur komunikasi yang hirarkis.
Dalam musyawarah adat (rembugan), tidak
ada satu suara yang lebih tinggi daripada yang
lain. Semua pendapat dihargai, dan keputusan
diambil berdasarkan mufakat. Komunikasi yang
mengutamakan kesetaraan ini membangun rasa
kepemilikan bersama terhadap masalah dan
solusi komunitas. Selanjutnya, nilai ketenangan
(ora ngudi drajat lan pangkat) memperoleh skor
65%, menunjukkan bahwa praktik komunikasi
masyarakat Samin sangat menghindari ekspresi
emosional yang berlebihan atau agresif. Ketika
menghadapi konflik atau perbedaan pendapat,
komunikasi dilakukan dengan bahasa yang
halus, tidak terburu-buru, dan berusaha menjaga
suasana damai. Hal ini memperkuat fungsi
komunikasi sebagai alat stabilisasi sosial.

Nilai anti-kekerasan (ora melu) yang
berakar dari ajaran Samin Surosentiko
menunjukkan tingkat internalisasi sebesar
50%. Meskipun nilainya paling rendah di antara
empat komponen utama, ini tetap signifikan

karena menandai sikap dasar masyarakat
Samin yang menolak keterlibatan dalam sistem
kekuasaan yang dianggap menindas. Dalam
praktiknya, prinsip “ora melu” diwujudkan
melalui gaya komunikasi yang tidak
provokatif, tidak menyerang, dan cenderung
pasif-resisten terhadap otoritas luar. Gambar
diatas menunjukkan bahwa komunikasi dalam
masyarakat Samin dibentuk oleh nilai-nilai
moral dan spiritual yang kuat, yang tidak hanya
mempertahankan identitas budaya mereka, tetapi
Jjuga menciptakan landasan bagi ketahanan sosial
yang adaptif dan berkelanjutan. Keempat nilai
tersebut tidak berdiri sendiri, tetapi saling terkait
dan diperkuat melalui mekanisme komunikasi
tradisional yang kaya makna.

Gambar di atas menunjukkan bahwa
komunikasi tradisional memiliki kontribusi
yang berbeda-beda terhadap tiga dimensi
ketahanan masyarakat Samin. Nilai tertinggi
ditunjukkan pada ketahanan sosial sebesar
85%, yang merefleksikan bagaimana praktik
komunikasi melalui rembugan, penggunaan
bahasa halus, dan struktur deliberatif berperan
langsung dalam menjaga kohesi sosial,
menghindari konflik, serta memperkuat
solidaritas komunitas. Dimensi kedua

137



Jurnal Ketahanan Nasional, Vol. 31, No. 2, Agustus 2025: 133-148

adalah ketahanan budaya sebesar 78%, di
mana komunikasi menjadi wahana utama
pelestarian nilai-nilai lokal, termasuk dalam
penyampaian ajaran Samin, narasi historis,
serta ritus tradisional seperti sedekah bumi dan
musyawarah lumbung. Melalui komunikasi
antar-generasi dan simbolisme budaya,
masyarakat Samin mampu mempertahankan
identitas mereka di tengah penetrasi budaya
luar. Sedangkan ketahanan informasi berada
di angka 60%, lebih rendah dibanding dua
dimensi lainnya, namun tetap signifikan.
Dalam konteks ini, komunikasi tradisional
berfungsi sebagai filter terhadap informasi
luar termasuk arus informasi digital yang
tidak selalu relevan atau sesuai dengan
nilai komunitas. Meskipun tidak berbasis
teknologi, komunikasi adat terbukti mampu
memfasilitasi proses seleksi informasi dan
membentuk sikap kritis terhadap narasi
dominan dari luar komunitas.

Ritus Komunikasi dan Simbol Sosial dalam
Memproduksi Ketahanan Budaya
Komunikasi masyarakat Samin bersifat
simbolik dan sering terikat pada ritus sosial,
seperti sedekah bumi, musyawarah lumbung,

dan upacara tanam padi. Pada momen-
momen ini, terdapat komunikasi kolektif yang
mengatur distribusi kerja, pembagian hasil,
dan pelestarian nilai kolektif. Ritus tersebut
bukan sekadar kegiatan adat, tetapi juga
membentuk arena komunikasi kultural yang
memperkuat kepercayaan sosial (social trust)
dan solidaritas horizontal (Schwartz, 2021).
Dalam situasi tekanan ekonomi, solidaritas
ini terbukti menjadi modal ketahanan yang
efektif: masyarakat saling membantu tanpa
pamrih, didorong oleh kesadaran kolektif
yang dikonstruksi melalui komunikasi ritus
tersebut. Analisis menggunakan model
SPEAKING dari Hymes menunjukkan
bahwa setiap elemen (Setting, Participants,
Ends, Act Sequence, Key, Instrumentalities,
Norms, dan Genre) dalam komunikasi Samin
memiliki fungsi mempertahankan tatanan
sosial tradisional dan menghindari disrupsi
budaya dari luar. Misalnya, gaya komunikasi
dalam rembugan selalu bersifat tenang dan
lambat, menghindari dominasi suara, dan
bertujuan mencari mufakat, bukan menang-
menangan. Hal ini memperlihatkan bentuk
ketahanan deliberatif berbasis komunikasi
budaya.

Peran Ritus Komunikasi terhadap Ketahanan Budaya Masyarakat Samin

Nasihat Lisan

Upacara Tanam Padif

Musyawarah Lumbung [

Sedekah Bumi

55%

65%

75%

85%

o

20 40

60 80 100

Kontribusi terhadap Ketahanan Budaya (%)

Gambar 3. Diagram Peran Ritus Komunikasi Terhadap Ketahanan Budaya

Sumber: Data primer, diolah oleh peneliti (2025)

138



Fatkhurohman Taufik, Maimunah -- Peran Komunikasi Tradisional dalam Memperkuat Ketahanan Masyarakat

Gambar 3 menampilkan diagram peran
empat jenis ritus komunikasi utama dalam
memperkuat ketahanan budaya komunitas
Samin. Hasil observasi dan wawancara
menunjukkan bahwa Sedekah Bumi memiliki
kontribusi tertinggi (85%) karena ritus ini
tidak hanya melibatkan aspek spiritual, tetapi
juga menjadi ruang komunikasi kolektif
antarwarga, penguatan memori kolektif, dan
regenerasi nilai budaya melalui narasi lisan.
Musyawarah Lumbung (75%) berfungsi
sebagai ritus ekonomi-komunal yang sarat
simbolisme solidaritas dan keterikatan
sosial. Diskusi tentang distribusi hasil panen,
pengelolaan risiko, dan musyawarah berbasis
mufakat membentuk struktur komunikasi
yang memperkuat sistem nilai lokal. Upacara
Tanam Padi (65%) melibatkan banyak elemen
simbolik seperti tari, sesaji, mantra yang
berfungsi mentransmisikan nilai hubungan
harmonis manusia-alam. Komunikasi yang
terjalin dalam proses ini juga menyatukan
lintas generasi, menciptakan kesinambungan
nilai-nilai agraris dan spiritual. Terakhir,
Nasihat Lisan (55%) tetap memainkan peran
signifikan meski bersifat informal. Dalam
masyarakat Samin, nasihat dari orang tua
dan sesepuh merupakan bentuk komunikasi
afektif yang membangun fondasi moral serta
mempertahankan norma-norma kolektif
secara non-doktriner (Alfian, Setyabudi and
Santoso, 2022; Rosyid, 2023). Grafik ini
menegaskan bahwa ritus komunikasi bukan
sekadar ekspresi budaya, melainkan instrumen
aktif dalam memproduksi dan mereproduksi
ketahanan budaya komunitas lokal.

Ritus komunikasi, dalam konteks
masyarakat Samin, tidak bisa hanya dipahami
sebagai manifestasi simbolik dari identitas
budaya. Ritus Komunikasi merupakan
mekanisme sosial yang aktif dan performatif,

Samin di Kabupaten Bojonegoro, Jawa Timur

yang melibatkan proses pembentukan makna,
reproduksi nilai, serta pelatihan afektif
terhadap anggota komunitas lintas generasi
(Marsudi et al., 2020). Dalam hal ini, ritus
komunikasi harus dilihat sebagai bagian dari
struktur agensi kolektif yang memungkinkan
komunitas mereproduksi dirinya sendiri secara
kultural sekaligus mempertahankan integritas
sosial dalam menghadapi tekanan eksternal.
Dalam analisis yang lebih mendalam, ritus
bukanlah kegiatan yang bersifat seremonial
semata, melainkan merupakan arena diskursif
yang memuat negosiasi kekuasaan, resistensi
terhadap narasi hegemonik, serta afirmasi
atas kosmologi lokal. Misalnya, dalam
praktik Sedekah Bumi, masyarakat Samin
tidak hanya mengekspresikan rasa syukur
kepada alam, tetapi juga sedang menegaskan
posisi epistemologis mereka yang tidak
bergantung pada logika kapitalisme atau
logika negara modern. Maka dari itu, ritus
komunikasi menjadi alat kontra-hegemonik
yang menginterupsi narasi modernisasi
sepihak yang diasosiasikan dengan kemajuan.

Hal ini selaras dengan pemikiran
Pierre Bourdieu (1986) tentang habitus dan
praktik simbolik. Ritus dalam masyarakat
Samin bukanlah aktivitas yang netral; ia
adalah bagian dari medan sosial (social field)
tempat kapital simbolik seperti kehormatan,
pengalaman hidup, dan kedekatan spiritual
didistribusikan. Setiap partisipasi dalam ritus
bukan hanya partisipasi dalam budaya, tetapi
juga partisipasi dalam sistem kekuasaan lokal
yang mengukuhkan struktur sosial. Maka dari
itu, ketahanan budaya tidak bersumber dari
ritus itu sendiri secara statis, melainkan dari
cara komunitas mereproduksi dan menyusun
ulang makna ritus secara kontekstual dan
strategis. Dari perspektif teori ketahanan
budaya, seperti yang dikembangkan oleh

139



Jurnal Ketahanan Nasional, Vol. 31, No. 2, Agustus 2025: 133-148

Danugroho (2022b) ketahanan tidak hanya
berarti mempertahankan identitas lama,
tetapi juga mencakup kemampuan untuk
bertransformasi tanpa kehilangan prinsip-
prinsip inti. Dalam konteks ini, ritus komunikasi
seperti musyawarah lumbung atau upacara
tanam padi menjadi medium transformasi
sosial yang tetap mempertahankan nilai
dasar seperti gotong royong, kesetaraan,
dan harmoni dengan alam. Ritus tersebut
disesuaikan secara pragmatis dengan situasi
sosial ekonomi baru, tanpa kehilangan makna
inti.

Jika kita mengadopsi pendekatan
performatif ala Judith Butler maka ritus
komunikasi juga dapat dibaca sebagai tindakan
performatif yang terus-menerus menciptakan
kembali identitas kolektif. Komunitas Samin
menjadi “komunitas Samin” bukan hanya
karena warisan leluhur, tetapi karena adanya
tindakan komunikatif dan ritus kolektif
yang terus-menerus memperbarui komitmen
terhadap nilai-nilai khas mereka. Dalam
hal ini, ketahanan budaya bukanlah kondisi
statis, melainkan proses yang diartikulasikan
dan dipertahankan melalui kinerja simbolik
yang berulang. Pernyataan awal bahwa ritus
komunikasi adalah “instrumen aktif” perlu
digarisbawahi lebih lanjut: ritus adalah modus
produksi kebudayaan, bukan cermin pasif dari
budaya. Ia menjadi titik temu antara simbol,
agensi, dan struktur; antara memori kolektif
dan proyeksi masa depan; antara ekspresi
budaya dan strategi sosial.

Komunikasi Tradisional sebagai Filter
terhadap Tekanan Eksternal

Dalam wawancara dengan para tokoh
Samin muda, ditemukan bahwa tekanan
modernisasi dan masuknya teknologi informasi
(media sosial, gadget, dan televisi) telah

140

menimbulkan dilema budaya. Namun, melalui
mekanisme komunikasi internal, para sesepuh
Samin secara aktif mengarahkan anak-anak
muda untuk memfilter informasi yang masuk,
dengan menekankan prinsip ora gumunan,
ora kagetan, ora dumeh. Prinsip ini dijelaskan
sebagai bentuk kebijakan komunikasi yang
berfungsi membentengi komunitas dari efek
disinformasi, gaya hidup konsumtif, dan
pemikiran kompetitif ala kapitalisme digital.
Komunikasi tradisional dalam masyarakat
Samin bukanlah bentuk komunikasi yang
statis atau terbelakang, melainkan sistem yang
adaptif mengintegrasikan nilai lama dengan
tantangan baru secara selektif. Pendekatan ini
selaras dengan konsep cultural resilience yang
menekankan pada kemampuan komunitas
mempertahankan nilai inti sambil tetap lentur
terhadap perubahan (Ibrahim Adnan and Dudi
Iskandar, 2020; Marsudi et al., 2020).
Dalam era digital dan keterbukaan
informasi, masyarakat adat seperti komunitas
Samin menghadapi tekanan eksternal yang
semakin kompleks (Danugroho, 2020).
Tekanan tersebut tidak hanya bersumber dari
penetrasi teknologi informasi dan budaya
global, tetapi juga dari intervensi negara dalam
bentuk regulasi tanah, modernisasi ekonomi,
serta pendidikan formal yang seringkali tidak
kontekstual. Namun, berdasarkan temuan
lapangan, masyarakat Samin tidak serta-
merta menolak arus perubahan ini, melainkan
mengelolanya melalui mekanisme komunikasi
tradisional yang selektif dan strategis. Salah
satu prinsip utama dalam menghadapi tekanan
eksternal adalah filosofi “ora gumunan, ora
kagetan, ora dumeh” yang secara harfiah
berarti “tidak mudah takjub, tidak mudah
terkejut, dan tidak merasa lebih hebat.” Prinsip
ini membentuk kerangka komunikasi antar
generasi yang secara aktif membangun sikap



Fatkhurohman Taufik, Maimunah -- Peran Komunikasi Tradisional dalam Memperkuat Ketahanan Masyarakat

kritis terhadap informasi atau pengaruh luar.
Dalam wawancara mendalam, seorang tokoh
Samin bernama Mbah Sastro, yang berusia 70
tahun, menyatakan:

"Anak-anak muda sekarang mulai punya
HP, ya kami biarkan. Tapi mereka diajari,
ojo mung ndeleng. Mikir dhisik, bener apa
ora.”

(“Anak-anak muda sekarang mulai punya
ponsel, kami izinkan. Tapi mereka diajari,
jangan hanya melihat, pikir dulu, benar
atau tidak.”)

Praktik ini menunjukkan bahwa
komunikasi tradisional diinternalisasi sebagai
sistem nilai sekaligus alat penyaringan
informasi (informational filter). Remaja Samin
dilibatkan dalam diskusi komunitas dan diberi
ruang untuk bertanya, namun tetap diarahkan
untuk menilai konten dari kacamata nilai lokal.
Komunikasi tradisional berfungsi bukan hanya
sebagai warisan budaya, tetapi juga sebagai
mekanisme literasi media yang berbasis
budaya lokal (Ridaryanthi, 2014). Berikut
adalah data olahan dari 15 informan lapangan
(tokoh adat, pemuda, perempuan), yang
dikategorikan berdasarkan bentuk tekanan dan
respon komunikatif yang dilakukan:

Tabel “Respon Komunitas Samin
terhadap Tekanan Eksternal” tidak hanya
menyajikan data kuantitatif dari 15 informan
lapangan, tetapi mencerminkan bagaimana
struktur komunikasi tradisional bekerja secara
strategis dalam mempertahankan nilai-nilai
komunitas di tengah tekanan multilevel baik

Samin di Kabupaten Bojonegoro, Jawa Timur

kultural, ekonomi, maupun politik. Setiap
bentuk tekanan eksternal direspons tidak
secara reaktif atau frontal, melainkan melalui
mekanisme selektif, reflektif, dan berbasis
nilai lokal yang telah terinternalisasi secara
turun-temurun (Yusrifa and Agus Danugroho,
2022). Respon tertinggi (80%) muncul dalam
menghadapi media sosial dan disinformasi,
yang menunjukkan kesadaran kolektif akan
risiko fragmentasi sosial dan penetrasi nilai
asing melalui kanal digital. Namun alih-alih
menolak teknologi secara mutlak, masyarakat
Samin mengelola kehadirannya dengan
membangun ruang dialog intergenerasi,
utamanya melalui rembug keluarga dan
nasihat para sesepuh. Sikap masyarakat Samin
ini merupakan contoh konkret dari literasi
kultural, yang bagi mereka informasi baru
tidak ditolak secara apriori, tetapi disaring
melalui kerangka nilai seperti ora gumunan
dan fepa selira. Dalam konteks teori resilience
berbasis budaya (Fitriasari, Hamsyah and
Danugroho, 2023), ini menunjukkan kapasitas
komunitas untuk beradaptasi tanpa kehilangan
identitasnya.

Tekanan dari pendidikan formal modern
mendapat respons sebesar 67%. Komunitas
Samin tidak menolak pendidikan, namun
secara selektif mengambil nilai-nilai yang
dianggap selaras dengan prinsip komunitas.
Strategi ini menegaskan adanya sistem agency
lokal yang kuat, yang tidak tunduk pada logika
asimilasi negara. Komunikasi tradisional
bekerja sebagai cultural interface, memediasi

Tabel 1. Respon Komunitas Samin terhadap Tekanan Eksternal

Jenis Tekanan Eksternal Respon Komunikasi Tradisional Presentase
Respon (%)
Media Sosial & Disinformasi Dialog antargenerasi, rembugan keluarga, nasihat berbasis nilai 80%
Pendidikan Formal Modern Seleksi nilai yang cocok, diskusi kolektif dengan sesepuh 67%
Tekanan Ekonomi & Konsumerisme Solidaritas produksi, ajaran ora kepengin luwih 58%
Intervensi Negara/Regulasi Tanah ~ Komunikasi pasif-resisten, tidak langsung menolak 45%

Sumber: Wawancara lapangan dan observasi partisipatif, diolah oleh peneliti (2025).

141



Jurnal Ketahanan Nasional, Vol. 31, No. 2, Agustus 2025: 133-148

antara nilai eksternal dan nilai internal dengan
cara-cara deliberatif yang tidak destruktif.
Sementara itu, terhadap tekanan ekonomi dan
gaya hidup konsumtif, respon sebesar 58%
menandakan tantangan yang lebih kompleks.
Komunikasi berbasis ritus dan solidaritas
seperti musyawarah lumbung, arisan hasil
tani, dan sistem kerja gotong royong menjadi
alat strategis untuk mempertahankan etos
produksi kolektif dan prinsip ora kepengin
luwih. Praktik ini memperlihatkan bahwa
komunikasi tidak semata menyampaikan
pesan, tetapi membentuk aturan emosi
(emotional regulation) yang menjaga warga
dari dorongan materialisme yang mengancam
relasi sosial.

Respon terendah (45%) tampak pada
tekanan dari intervensi negara dan regulasi
tanah, yang menunjukkan ambivalensi
komunitas terhadap kekuasaan formal.
Respon pasif-resisten yang mereka lakukan
tidak langsung menolak, tetapi juga tidak
sepenuhnya patuh mengindikasikan model
komunikasi politik khas komunitas adat: diam
bukan sebagai ketundukan, tetapi sebagai
strategi perlawanan halus. Dalam terminologi
Dewi (2022), ini adalah bentuk dari hidden
transcript dan everyday resistance, di mana
komunikasi dipraktikkan dalam bentuk tidak
langsung tetapi penuh makna politis. Praktik
ini menunjukkan bahwa masyarakat Samin
memiliki sistem ketahanan informasi yang
dibangun bukan melalui teknologi, tetapi
melalui struktur komunikasi berbasis nilai.
Dalam kerangka teori cultural resilience
(Danugroho, 2022b) dan communication
for social change (Kloos and Ismah, 2023),
masyarakat seperti Samin menampilkan
kemampuan untuk menyaring, menafsirkan,
dan merespons informasi eksternal tanpa
kehilangan nilai lokal. Berbeda dengan

142

pendekatan top-down yang umum dalam
literasi digital berbasis institusi, komunitas
Samin justru menawarkan model literasi
afektif berbasis komunitas. Anak-anak muda
tidak dicekoki larangan, melainkan dibentuk
sikap batin untuk kritis terhadap informasi dari
luar. Pendekatan ini memperlihatkan bahwa
komunikasi tradisional bukan sistem kuno,
melainkan sistem reflektif yang memampukan
masyarakat untuk beradaptasi tanpa kehilangan
jati diri.

Ketahanan Sosial sebagai Hasil dari
Struktur Komunikasi Partisipatoris

Struktur komunikasi Samin bersifat
partisipatoris, tidak hierarkis, dan cenderung
horizontal. Keputusan komunitas diambil
melalui musyawarah rembug dengan prinsip
kesetaraan suara. Tidak ada pemimpin tunggal
yang dominan dalam struktur komunikasi;
yang dihormati adalah yang wis sepuh
(berpengalaman). Ini membentuk sistem
komunikasi demokratis berbasis kepercayaan
sosial, di mana ketahanan tidak dibangun dari
atas ke bawah (top-down), tetapi dari dalam
komunitas itu sendiri. Kondisi ini memberikan
pelajaran penting dalam penguatan ketahanan
nasional: bahwa komunikasi yang adil,
partisipatif, dan berbasis kearifan lokal mampu
menghasilkan stabilitas sosial bahkan dalam
komunitas marginal. Praktik seperti ini dalam
konteks ketahanan nasional menunjukkan
bahwa negara seharusnya tidak hanya fokus
pada aspek fisik (pertahanan militer, ekonomi),
tetapi juga pada infrastruktur komunikasi
sosial budaya lokal sebagai pilar strategis
(Suparman and Septiadi, 2021).

Tabel ini memetakan keterkaitan
antara bentuk-bentuk komunikasi tradisional
masyarakat Samin, prinsip-prinsip budaya
yang melandasinya, dan dampaknya terhadap



Fatkhurohman Taufik, Maimunah -- Peran Komunikasi Tradisional dalam Memperkuat Ketahanan Masyarakat

Samin di Kabupaten Bojonegoro, Jawa Timur

Tabel 2. Struktur Komunikasi Partisipatoris dan Dampaknya terhadap Ketahanan Sosial

Bentuk Komunikasi

Prinsip Budaya yang Mendasari

Dampak terhadap Ketahanan

Tradisional Sosial
Rembugan Adat Kesetaraan suara, anti- Mencegah konflik, memperkuat
(Musyawarah Mufakat) dominasi, rukun solidaritas horizontal dan

pengambilan keputusan kolektif
Nasihat Sesepuh Kebijaksanaan Mentransmisikan nilai moral dan

usia, kejujuran, penghormatan
Kebersamaan, ritual kolektif, nilai

Komunikasi dalam
Ritus Sosial gotong royong
Interaksi Sehari-hari
(Ngobrol/ngobrol cetho) merendahkan

Penolakan secara pasif  Ora melu, diam sebagai sikap

(tidak frontal)

Ora dumeh, tepa selira, tidak

mendorong intergenerasi harmoni
Menumbuhkan rasa kebersamaan,
memperkuat rasa memiliki terhadap
komunitas

Menciptakan ruang interaksi setara
dan rendah konflik dalam kehidupan
harian

Menghindari konfrontasi langsung
dan menjaga stabilitas sosial di tengah
tekanan luar

Sumber: Data lapangan (wawancara dan observasi), diolah oleh peneliti (2025)

ketahanan sosial komunitas. Tabel diatas
menunjukan yang tampak pada permukaan
memang struktur komunikasi partisipatoris,
namun pembacaan yang lebih dalam
menunjukkan bahwa komunikasi dalam
komunitas Samin adalah bentuk tindakan
sosial dan politik yang terselubung, yang secara
sadar membentuk kohesi, solidaritas, dan
stabilitas kolektif. Pertama, bentuk komunikasi
seperti rembugan adat (musyawarah mufakat)
mencerminkan sistem deliberatif khas
masyarakat egaliter. Prinsip kesetaraan
suara dan anti-dominasi yang mendasarinya
bukan hanya ekspresi budaya lokal, tetapi
bentuk konkret dari demokrasi partisipatif
organik yang tidak bergantung pada sistem
representasi formal, tetapi pada kehadiran
langsung, kolektivitas, dan penghargaan
atas setiap pendapat warga (Danugroho and
Yusfira, 2023). Dengan demikian, rembugan
tidak sekadar sarana komunikasi, melainkan
perangkat penyelesaian konflik, pencipta
keadilan prosedural, dan pelembagaan
solidaritas sosial.

Nasihat sesepuh, yang dalam konteks
luar seringkali dianggap sebagai simbol

tradisionalisme dan konservatisme, justru
dalam komunitas Samin menjadi mekanisme
transfer nilai intergenerasi yang lentur dan
afektif. Prinsip seperti jujur, ora dumeh, dan
penghormatan terhadap pengalaman hidup
diartikulasikan bukan melalui doktrin, tetapi
melalui percakapan dan keteladanan (Liani,
Fadilla and Danugroho, 2021). Fungsi ini
bukan hanya mentransmisikan norma, tetapi
menciptakan memori kolektif yang hidup,
yang berperan sebagai benteng ketahanan
sosial terhadap disorientasi identitas dalam
arus modernisasi. Komunikasi dalam ritus
sosial seperti sedekah bumi atau upacara panen
menjadi ajang simbolik yang merekatkan
warga melalui praktik gotong royong, perayaan
kolektif, dan narasi kesakralan tanah dan
alam. Di sinilah tampak bahwa ketahanan
sosial bukan semata hubungan antarmanusia,
tetapi juga relasi ekologis dan spiritual
yang ditata melalui komunikasi simbolik.
Dalam istilah Durkheimian, ritus semacam
ini memperkuat “kesadaran kolektif”, yang
memperbesar kohesi sosial dan mengukuhkan
batas komunitas (Merton, 1994; Danugroho
and Yusfira, 2023).

143



Jurnal Ketahanan Nasional, Vol. 31, No. 2, Agustus 2025: 133-148

Interaksi sehari-hari, meskipun informal
dan seolah remeh, ternyata memiliki nilai
strategis. Cara warga Samin berbicara dengan
nada datar, tidak melebih-lebihkan, serta
menghindari sindiran atau ejekan berakar
pada nilai tepa selira dan ora gumunan. Gaya
komunikasi ini menciptakan atmosfer sosial
yang rendah konflik dan tinggi toleransi. Dengan
kata lain, komunikasi sehari-hari adalah modal
sosial mikro yang menopang stabilitas relasi
antarwarga secara berkelanjutan. Menarik
pula untuk mencermati bentuk komunikasi
penolakan pasif yang diekspresikan melalui
diam, atau ketidakterlibatan langsung terhadap
konflik dan kekuasaan luar. Hal ini dalam
logika modern mungkin dibaca sebagai
apatisme. Namun dalam konteks Samin, sikap
ora melu merupakan bentuk strategi resistensi
non-konfrontatif. Ia menjadi mekanisme
pertahanan identitas sekaligus upaya menjaga
stabilitas internal tanpa harus terlibat dalam
konflik vertikal. Ini merupakan contoh khas
dari infra-politik, di mana komunikasi bukan
hanya alat ekspresi, tapi juga sarana manuver
sosial-politik bawah tanah (Adeate, 2023).

Model komunikasi tradisional dalam
konteks ketahanan nasional yang dijalankan
oleh masyarakat Samin di Bojonegoro dapat
dibaca sebagai bentuk konkret dari upaya
penguatan kohesi sosial berbasis nilai lokal.
Kohesi sosial merupakan salah satu indikator
utama dalam sistem ketahanan nasional non-
militer, karena ia merefleksikan kemampuan
suatu komunitas untuk mempertahankan
keutuhan sosial dan stabilitas internal di
tengah tekanan atau ancaman dari luar.
Sebagaimana dicatat oleh Cowden and
Singh (2017) dalam studi mereka tentang
kohesi sosial di konteks Asia, bentuk-bentuk
kohesi yang kuat justru tumbuh dari jaringan
sosial informal dan sistem nilai lokal, bukan

144

dari sistem institusional yang bersifat top-
down. Pola komunikasi masyarakat Samin
yang menekankan prinsip kesetaraan suara,
rembugan tanpa paksaan, penghargaan
antargenerasi, dan penghindaran konflik
terbuka dapat dikategorikan sebagai model
kohesi horizontal berbasis komunikasi lokal.

United Nations Development
Programme (UNDP) dalam laporannya
tentang Preventing Violent Extremism through
Inclusive Development and the Promotion
of Tolerance and Respect for Diversity,
menyatakan bahwa strategi pencegahan
konflik sosial dan ekstremisme seharusnya
tidak hanya mengandalkan pendekatan
keamanan, melainkan juga mendorong peran
komunitas adat dan lokal dalam memperkuat
kesadaran kolektif melalui komunikasi
berbasis nilai. Komunikasi tradisional yang
dilakukan masyarakat Samin menjadi contoh
nyata dari proses internalisasi nilai toleransi
dan penolakan terhadap kekerasan secara
pasif, yang menunjukkan ketahanan moral
sekaligus identitas sosial yang kokoh. Dalam
penelitian Saputra (2022) tentang community
resilience, ketahanan komunitas yang bersifat
kultural dan sosial justru terbukti lebih efektif
dalam menjawab tantangan kontemporer
seperti krisis lingkungan, ketimpangan digital,
serta polarisasi identitas.

Masyarakat adat dengan struktur
komunikasi internal yang kuat mampu
menghadapi tekanan eksternal tanpa
kehilangan identitas. Praktik rembugan,
nasihat sesepuh, dan ritus kolektif bukan
sekadar aktivitas budaya, tetapi mekanisme
deliberatif yang membangun kapasitas
komunitas untuk bertahan secara kolektif dan
bermartabat. Danugroho (2022c) menegaskan
bahwa komunikasi non-konfrontatif dalam
komunitas subordinat merupakan bentuk



Fatkhurohman Taufik, Maimunah -- Peran Komunikasi Tradisional dalam Memperkuat Ketahanan Masyarakat

strategis dari “infrapolitik” cara bertahan
komunitas dari tekanan kekuasaan tanpa
benturan langsung. Hal ini sepenuhnya
tercermin dalam komunikasi masyarakat
Samin, yang memilih jalan ora melu (tidak ikut
campur kekuasaan), bukan karena apatisme,
tetapi karena kesadaran politik budaya mereka
sendiri. Dalam kerangka ketahanan nasional
Indonesia yang berlandaskan Pancasila,
komunikasi tradisional komunitas Samin
dapat diposisikan sebagai model mikro-
ketahanan yang relevan. [a menyumbang pada
pembentukan identitas kolektif, pengelolaan
konflik, dan reproduksi nilai kebangsaan
dari akar rumput. Ini menegaskan bahwa
komunikasi tradisional bukan sekadar artefak
budaya masa lalu, melainkan sebuah sistem
sosial dinamis yang menyokong keberlanjutan
masyarakat dan memperkuat daya tahan
bangsa dalam jangka panjang.

SIMPULAN

Penelitian ini mengungkap bahwa
komunikasi tradisional masyarakat Samin
adalah sistem sosial strategis yang menopang
ketahanan komunitas. Melalui rembugan adat,
nasihat lisan, ritus kolektif, dan penolakan
pasif, nilai kejujuran, kesetaraan, rukun,
dan anti-kekerasan terus direproduksi.
Komunikasi ini berfungsi sebagai filter
terhadap disinformasi, modernisasi, dan
intervensi eksternal, dengan respons yang
reflektif, selektif, dan partisipatif. Strategi
simbolik dan afektif ini memperlihatkan
bahwa ketahanan lokal tidak selalu lahir
dari perlawanan frontal, melainkan dari
pemeliharaan nilai dan solidaritas. Temuan
ini menegaskan bahwa komunikasi tradisional
adalah modal simbolik sekaligus sosial yang
penting bagi kebijakan ketahanan berbasis
komunitas, serta membuktikan bahwa tradisi

Samin di Kabupaten Bojonegoro, Jawa Timur

dapat menjadi landasan bagi keberlanjutan
sosial dan integrasi nasional. Secara teoritis,
hasil penelitian ini memperluas pemahaman
tentang ketahanan nasional dari perspektif
antropologi komunikasi dan studi komunitas
lokal. Ketahanan tidak hanya bisa diukur
melalui indikator formal negara, tetapi juga
melalui kapasitas komunitas dalam memelihara
struktur komunikasi yang responsif terhadap
perubahan, tanpa kehilangan prinsip identitas
dan solidaritas kolektif. Komunikasi tradisional
merupakan modal simbolik sekaligus modal
sosial yang menjadikan komunitas seperti
Samin tahan terhadap guncangan sosial,
ideologis, dan politik. Maka dari itu, dalam
konteks pembangunan nasional dan formulasi
kebijakan publik, penting untuk mengakui
dan melibatkan praktik komunikasi lokal
sebagai bagian dari strategi ketahanan berbasis
komunitas. Masyarakat Samin menunjukkan
bahwa tradisi bukanlah penghambat kemajuan,
tetapi justru landasan kokoh bagi keberlanjutan
sosial dan integrasi nasional dari akar rumput.

DAFTAR PUSTAKA

Adeate, T., 2023. Moderate Communitarianism:
A Conceptual Interpretation. Phronimon.
https://doi.org/10.25159/2413-
3086/12556.

Alfian, R., Setyabudi, I. and Santoso,
D.K., 2022. Identification of Samin
Community Culture in Bojonegoro
Towards Environmental Sustainability in
Rural Area. Journal of Civil Engineering,
Planning and Design. https://doi.
org/10.31284/j.jcepd.2022.v1i1.3051.

Armawi, A.,2019. Nasionalisme dan Dinamika
Ketahanan Nasional. Yogyakarta:
Gadjah Mada University Press.

Armawi, A., Danugroho, A., Apriliyanti, K.
and Asrofi, A., 2022. Smart Environment

145



Jurnal Ketahanan Nasional, Vol. 31, No. 2, Agustus 2025: 133-148

b

Program ’ s Traffic Management to
Achieve Semarang City Resilience.
Journal of Governance and Public
Policy.

Bourdieu, P., 1986. The Forms of Capital. New
York: Greenwood Press.

Braun, V. and Clarke, V., 2019. Reflecting on
reflexive thematic analysis. Qualitative
Research in Sport, Exercise and
Health. https://doi.org/10.1080/215967
6X.2019.1628806.

Cowden, S. and Singh, G., 2017. Community
cohesion, communitarianism
and neoliberalism. Critical
Social Policy. https://doi.
org/10.1177/0261018316670252.

Creswell, J.W., 2016. Research Design,
Pendekatan Metode Kualitatif,
Kuantitaif, dan Campuran. 4th ed.
Yogyakarta: Pustaka Belajar.

Danugroho, A., 2020. Eksistensi Tradisi
Masyarakat Samin Kabupaten
Bojonegoro di Era Modern. SINDANG:
Jurnal Pendidikan Sejarah dan Kajian
Sejarah, 2(1), pp.1-7. https://doi.
org/10.31540/sindang.v211.289.

Danugroho, A., 2022a. Komodifikasi dan
Penguatan Ketahanan Budaya: Studi
Pada Tradisi Tumpeng Sewu di Desa
Kemiren, Kabupaten Banyuwangi.
Salus Cultura: Jurnal Pembangunan
Manusia dan Kebudayaan, [online] 2(2),
pp-92—-104. https://doi.org/10.55480/
saluscultura.v2i2.63.

Danugroho, A., 2022b. Mengartikan
Ketahanan Nasional. [online] Surabaya:
Pustaka Aksara.

Danugroho, A., 2022c. Threats To Food
Security in The Food and Energi Barn
Area: Agricultural Land Function Change
in Bojonegoro Regency. ARISTO,

146

[online] 10(2), pp.218-231. https://doi.
org/10.24269/ars.v10i2.5056.

Danugroho, A. and Yusfira, F., 2023.
Management Policy for Oil and Gas Sector
of Bojonegoro Regency Government
in Kang Yoto Era. TRANSFORMASI:
Jurnal Manajemen Pemerintahan.
https://doi.org/10.33701/jtp.v1511.2510.

Darmawan, K.Z., 2008. Penelitian Etnografi
Komunikasi: Tipe dan Metode.
Mediator: Jurnal Komunikasi. https://
doi.org/10.29313/mediator.v9il.1142.

Dewi, M.S.R., 2022. Communication and
Subculture Identity: A Case Study
of Transgender Students at a Waria
(Transgender) Boarding School Al
Fatah Yogyakarta. Asian Journal of
Media and Communication. https://doi.
org/10.20885/asjmc.vol6.iss2.art4.

Fitriasari, P.D., Hamsyah, M.I. and Danugroho,
A., 2023. Apropriasi Seni Musik Gugah
Sahur: Studi Kasus Tongklek Tuban dan
Tong-Tong Madura. Resital:Jurnal Seni
Pertunjukan. https://doi.org/10.24821/
resital.v24i1.8410.

Geertz, C., 2017. Agama Jawa: Abangan,
Santri, Priyayi Dalam Kebudayaan
Jawa. Depok: Komunitas Bambu.

Herdiana, A., 2022. Pengelolaan Aktivitas Media
Sosial Pondok Pesantren. Jurnal EI-Hamra:
Kependidikan dan Kemasyarakatan.

Ibrahim Adnan and Dudi Iskandar, 2020.
Studi Netnografi Belajar Membuat
Podcast Pada Komunitas The Podcasters
Di Media Social Discord. Jurnal
Syntax Transformation. https://doi.
org/10.46799/jst.v1i9.151.

Irawan, D., 2018. Studi Etnografi Komunikasi
pada Organisasi Persatuan Islam.
Communicatus. Jurnal I[lmu komunikasi.
https://doi.org/10.15575/cjik.v211.5057.



Fatkhurohman Taufik, Maimunah -- Peran Komunikasi Tradisional dalam Memperkuat Ketahanan Masyarakat

Kloos, D. and Ismah, N., 2023. Siting Islamic
feminism: The Indonesian Congress
of Women Islamic Scholars and the
challenge of challenging patriarchal
authority. History and Anthropology.
https://doi.org/10.1080/02757206.2023
.2249495.

Kutlu-Abu, N. and Arslan, R., 2023. Evolving
trend of media literacy research: A
bibliometric analysis. Journal of
Media Literacy Education. https://doi.
org/10.23860/JMLE-2023-15-1-7.

Liani, [.F.A., Fadilla, F.A. and Danugroho,
A., 2021. Asal Muasal Wong Jonegoro:
Tinjauan Historis Hubungan Wong
Kalang dan Masyarakat Samin
Bojonegoro. Historia: Jurnal Pendidik
dan Peneliti Sejarah, [online] 4(2),
pp-131-142. https://doi.org/10.17509/
historia.v4i2.32751.

Marsudi, M., Sampurno, M.B.T., Wiratmoko,
C. and Ratyaningrum, F., 2020.
Kontribusi Desain Komunikasi Visual
dalam Anti-Hoax System saat Pandemi
Covid-19 di Indonesia. SALAM: Jurnal
Sosial dan Budaya Syar-i. https://doi.
org/10.15408/sjsbs.v7110.15844.

Merton, R.K., 1994. Durkheim’s division of
labor in society. Sociological Forum.
https://doi.org/10.1007/BF01507702.

Neilson, J. and Wright, J., 2017. The state and
food security discourses of Indonesia:
feeding the bangsa. Geographical
Research. https://doi.org/10.1111/1745-
5871.12210.

Noor, R.S., Hamzani, A.l., Widyastuti,
T.V., Kristanto, K. and Fransisco,
2024. Gender Equality in Indigenous
Peoples in Indonesia (Challenges and
Efforts Towards the 2030 Sustainable
Development Goals). Journal of Law

Samin di Kabupaten Bojonegoro, Jawa Timur

and Sustainable Development. https://
doi.org/10.55908/sdgs.v1211.2173.

Parmadi, B. and Benardin, 2021. Globalization
Of Tourism Industry Toward Culture
Of Local Wisdom In The Existance
Of Pseudo Traditional Art Case
Study of the Commodification of
Bengkulu Traditional Arts. Lekesan:
Interdisciplinary Journal of Asia Pacific
Arts. https://doi.org/10.31091/lekesan.
v4i2.1803.

Petrosyan, A., 2019. The Features of
Political Participation in Conditions
of Information Society. WISDOM,
[online] 12(1), pp.101-107. https://doi.
org/10.24234/wisdom.v12i1.238.

Ricklefs, M.C., 1981. 4 History of Modern
Since 1200 Fourth Edition. Jakarta:
Serambi IImu Semesta.

Ridaryanthi, M., 2014. Bentuk Budaya Populer
dan Konstruksi perilaku Konsumen
Studi terhadap Remaja. Jurnal Visi
Komunikasi, 13(1), pp.87—104.

Rosyid, M., 2023. Gerakan Adaptasi Politik
Komunitas Samin di Kudus Jawa
Tengah. Aceh Anthropological Journal.
https://doi.org/10.29103/aaj.v7i2.12516.

Saputra, 1., 2022. Dampak Masyarakat 5.0
Terhadap Ketahanan Nasional. 47-
TAWASUL. https://doi.org/10.51192/
ja.vli2.211.

Schwartz, R., 2021. Putnam and the
Pragmatists. European Journal of
Pragmatism and American Philosophy.
https://doi.org/10.4000/ejpap.2502.

Slamet, A., 2019. Identitas Politik Dalam
Komunikasi Politik Calon Gubernur
Jawa Barat Tahun 2018. Linimasa:
Jurnal llmu Komunikasi, 2(1).

Spradley, J.P., 2006. Metode Etnografi. 2nd
ed. Yogyakarta: Tiara Wacana.

147



Jurnal Ketahanan Nasional, Vol. 31, No. 2, Agustus 2025: 133-148

Suparman, N. and Septiadi, M.A., 2021. Komunikasi. https://doi.org/10.31294/
Government Political Communication jkom.v14i1.14786.
in The Formulation of The Omnibus Yusrifa, F. and Agus Danugroho, 2022.
Law Cipta Kerja. Jurnal Penelitian Regional resilience in post-disaster
Komunikasi. recovery efforts of Merapi eruption based

Usman, A., 2023. Studi Etnografi Komunikasi on local wisdom in Sleman Regency.
Komunitas Penutur Bahasa Inggris Non- Jurnal Sosiologi Dialektika, 17(2),
Native Speakers di Bandung. Jurnal pp-159-171. https://doi.org/10.20473/

Jsd.v17i2.2022.159-171.

148



