
133

Fatkhurohman Taufik, Maimunah -- Peran Komunikasi Tradisional dalam Memperkuat Ketahanan Masyarakat 
Samin di Kabupaten Bojonegoro, Jawa Timur

JURNAL KETAHANAN NASIONAL
Vol. 31, No. 2, Agustus 2025, Hal 133-148

DOI:http://dx.doi.org/ 10.22146/jkn.108526
ISSN:0853-9340(Print), ISSN:2527-9688(Online)

Online sejak 28 Desember 2015 di :http://jurnal.ugm.ac.id/JKN

VOLUME 31				    No. 2, Agustus 2025			        Halaman 133-148

Peran Komunikasi Tradisional dalam Memperkuat Ketahanan Masyarakat 
Samin di Kabupaten Bojonegoro, Jawa Timur

Fatkhurohman Taufik 1*, Maimunah2

1Universitas Dr. Soetomo, Indonesia
2Sekolah Tinggi Ilmu Dakwah Al Hadid, Indonesia

*Korespondensi email: fatkhurohmantaufik1980@gmail.com

Dikirim: 29-6-2025, Direvisi: 20-8-2025, Diterima: 26-08-2025

ABSTRACT

This study aims to analyze the role of traditional communication in shaping and strengthening the resilience 
of the Samin community in Bojonegoro, East Java. Employing a qualitative approach through participatory 
observation and in-depth interviews, the research finds that traditional forms of communication such as customary 
deliberation (rembugan adat), oral advice, collective rituals, and everyday interactions serve a strategic function 
in fostering the community social, cultural, and informational resilience. Communication in the Samin community 
not only transmits cultural values but also acts as a selective mechanism in responding to external pressures such 
as educational modernization, information technology penetration, and state regulation. The findings reveal that 
local values such as honesty (jujur), social harmony (rukun), anti-dominance (ora dumeh), and passive resistance 
(ora melu) are not merely preserved through symbolic communication but are actively reproduced through social 
interaction and cultural rituals. Drawing on theoretical frameworks of community-based resilience and cultural 
communication, this article argues that traditional communication is a crucial socio-political asset in maintaining 
internal cohesion and collective identity. In conclusion, traditional communication should not be viewed solely as 
a cultural expression but as a relevant and dynamic instrument of resilience for inclusive social development and 
national security policies rooted in local wisdom.

Keywords: Traditional Communicationl; Samin Community; Social Resilience; Cultural Ritual; Symbolic 
Resistance.

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran komunikasi tradisional dalam membentuk dan memperkuat 
ketahanan masyarakat Samin di Bojonegoro, Jawa Timur. Dengan pendekatan kualitatif melalui observasi partisipatif 
dan wawancara mendalam, studi ini menemukan bahwa bentuk-bentuk komunikasi tradisional seperti rembugan 
adat, nasihat lisan, ritus kolektif, serta komunikasi sehari-hari memiliki fungsi strategis dalam membangun ketahanan 
sosial, budaya, dan informasi komunitas. Komunikasi dalam masyarakat Samin tidak hanya menjadi media 
transmisi nilai, tetapi juga bertindak sebagai mekanisme selektif terhadap tekanan eksternal seperti modernisasi 
pendidikan, penetrasi teknologi informasi, dan regulasi negara. Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai 
lokal seperti kejujuran (jujur), kesetaraan (rukun), anti-dominasi (ora dumeh), dan resistensi pasif (ora melu) tidak 
hanya dipertahankan melalui komunikasi simbolik, tetapi juga direproduksi secara aktif melalui interaksi sosial dan 
ritus budaya. Dengan menggunakan kerangka teori ketahanan berbasis komunitas dan komunikasi kultural, artikel 
ini menegaskan bahwa komunikasi tradisional merupakan aset sosial-politik yang penting dalam menjaga kohesi 
internal dan identitas kolektif. Kesimpulan dalam paper ini yaitu komunikasi tradisional bukan sekadar ekspresi 
kultural, tetapi juga instrumen ketahanan yang relevan bagi pembangunan sosial inklusif dan kebijakan ketahanan 
sosial berbasis nilai kearifan lokal. 

Kata Kunci: Komunikasi Tradisional; Masyarakat Samin; Ketahanan Sosial Ritus Budaya; Resistensi Simbolik.

Copyright (c) 2025  Fatkhurahman Taufik, et al.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. Jurnal Ketahanan Nasional is published by 
the Graduate School of Universitas Gadjah Mada.



134

Jurnal Ketahanan Nasional, Vol. 31, No. 2, Agustus 2025: 133-148

PENGANTAR
Diskursus tentang ketahanan masyarakat 

dalam dua dekade ini telah mengalami 
perluasan makna, tidak hanya sebagai respons 
terhadap bencana alam atau krisis politik, 
tetapi juga sebagai refleksi atas kemampuan 
komunitas dalam mempertahankan identitas, 
nilai, dan struktur sosial di tengah perubahan 
global (Neilson and Wright, 2017; Danugroho, 
2022a). Ketahanan (resilience) kini dipahami 
sebagai kapasitas dinamis yang tidak hanya 
bersifat reaktif, tetapi juga proaktif terkait erat 
dengan modal sosial, jaringan komunikasi, 
serta keberlanjutan budaya lokal (Armawi, 
2019; Armawi et al., 2022). Dalam konteks 
negara-negara berkembang seperti Indonesia, 
studi mengenai ketahanan masyarakat kerap 
terfokus pada aspek struktural, seperti kebijakan 
negara atau kesiapan logistik. Namun, dimensi 
komunikasi terutama komunikasi tradisional 
masih sering diabaikan dalam diskusi ilmiah, 
padahal memiliki kontribusi signifikan dalam 
menjaga koherensi sosial dan transmisi nilai-
nilai lokal (Liani, Fadilla and Danugroho, 
2021).

Komunikasi tradisional merupakan 
praktik komunikasi yang tumbuh dan 
berkembang dalam struktur sosial budaya 
masyarakat lokal, sering kali berlangsung 
melalui simbol, ritus, narasi lisan, serta 
pranata adat (Slamet, 2019; Herdiana, 2022). 
Komunikasi tradisional tidak hanya berfungsi 
sebagai media pertukaran informasi, tetapi juga 
sebagai instrumen kontrol sosial, penguatan 
kohesi kolektif, dan penjaga kontinuitas 
nilai-nilai budaya (Petrosyan, 2019; Kutlu-
Abu and Arslan, 2023). Salah satu contoh 
konkret dari praktik komunikasi tradisional 
yang masih bertahan dan relevan adalah dalam 
komunitas Samin di Bojonegoro, Jawa Timur. 
Komunitas ini dikenal luas sebagai simbol 

perlawanan terhadap dominasi negara kolonial 
dan modernisasi yang hegemonik, melalui 
praktik hidup yang sederhana, jujur, serta 
berbasis pada nilai kearifan lokal (Ricklefs, 
1981; Geertz, 2017).

Masyarakat Samin memiliki sistem 
komunikasi internal yang khas, mulai 
dari penggunaan bahasa halus dan tidak 
konfrontatif, struktur narasi dalam rapat adat, 
hingga penggunaan simbol dalam perilaku 
sehari-hari. Semua ini membentuk sistem 
komunikasi yang tidak hanya memperkuat 
identitas kolektif, tetapi juga berfungsi sebagai 
mekanisme pertahanan sosial terhadap tekanan 
eksternal seperti eksploitasi sumber daya, 
modernisasi ekonomi, dan intervensi politik 
negara. Meskipun komunitas ini minoritas 
dan terpinggirkan secara struktural, mereka 
berhasil mempertahankan kohesi sosial 
dan nilai-nilai mereka melalui komunikasi 
tradisional yang terorganisir dan bermakna 
(Parmadi and Benardin, 2021; Noor et al., 
2024). 

Sayangnya, sebagian besar studi tentang 
masyarakat Samin lebih menitikberatkan 
pada aspek historis, perlawanan politik, 
atau spiritualitas, dan belum secara khusus 
menyoroti fungsi komunikasi tradisional 
mereka dalam konteks ketahanan sosial. 
Celah ini penting untuk diisi, terutama dalam 
konteks meningkatnya tantangan global 
seperti disinformasi digital, homogenisasi 
budaya, dan tekanan ekonomi terhadap 
masyarakat adat. Oleh karena itu, penelitian 
ini bertujuan untuk mengeksplorasi peran 
komunikasi tradisional dalam memperkuat 
ketahanan sosial budaya masyarakat Samin 
di Bojonegoro, dengan pendekatan kualitatif 
berbasis etnografi komunikasi. Penelitian ini 
tidak hanya berkontribusi pada pengembangan 
teori komunikasi tradisional dan ketahanan 



135

Fatkhurohman Taufik, Maimunah -- Peran Komunikasi Tradisional dalam Memperkuat Ketahanan Masyarakat 
Samin di Kabupaten Bojonegoro, Jawa Timur

sosial, tetapi juga menawarkan wawasan 
praktis bagi perumusan kebijakan pelestarian 
budaya dan penguatan komunitas lokal. 
Artikel ini juga bermaksud menunjukkan 
bahwa model ketahanan tidak harus selalu 
datang dari pendekatan struktural-negara, 
tetapi juga bisa bersumber dari praktik-praktik 
komunikasi akar rumput yang telah terbukti 
adaptif dan resilien dalam jangka panjang.

Penelitian ini menggunakan pendekatan 
kualitatif yang berfokus pada studi mendalam 
tentang budaya dan perilaku manusia dalam 
konteks alamiah mereka. Penelitian ini 
menggunakan jenis penelitian etnografi 
komunikasi, yang bertujuan memahami secara 
mendalam praktik komunikasi tradisional 
dalam kehidupan sehari-hari masyarakat 
Samin di Bojonegoro dan bagaimana praktik 
tersebut berkontribusi pada pembentukan 
serta penguatan ketahanan sosial budaya 
mereka. Etnografi komunikasi dipilih karena 
pendekatan ini memungkinkan peneliti 
untuk mengeksplorasi makna, simbol, 
dan nilai yang terkandung dalam praktik 
komunikasi lokal, serta memahami bagaimana 
komunikasi menjadi bagian dari struktur 
sosial dan identitas kolektif komunitas 
(Spradley, 2006; Creswell, 2016). Penelitian 
ini dilaksanakan di Desa Klopoduwur, 
Kecamatan Banjarejo, Kabupaten Blora, dan 
sebagian wilayah Kecamatan Margomulyo, 
Kabupaten Bojonegoro, yang merupakan 
wilayah utama pemukiman masyarakat Samin 
kontemporer. Penentuan lokasi dilakukan 
secara purposif dengan mempertimbangkan 
keberadaan komunitas Samin yang masih aktif 
mempraktikkan nilai-nilai Sedulur Sikep serta 
sistem komunikasi tradisional mereka.

Data primer dikumpulkan melalui 
observasi partisipatif, wawancara mendalam, 
dan dokumentasi, yang dilakukan selama 

periode tiga bulan. Observasi partisipatif 
dilakukan untuk memahami secara langsung 
pola interaksi, penggunaan simbol, ritus 
komunikasi, serta situasi komunikasi adat. 
Wawancara dilakukan terhadap 15 informan 
kunci, yang terdiri dari tokoh adat Samin 
(penuntun ajaran), anggota komunitas Samin 
lintas generasi, dan juga pihak luar komunitas 
seperti perangkat desa dan aktivis budaya 
lokal. Instrumen wawancara bersifat semi-
terstruktur agar memungkinkan fleksibilitas 
dalam penggalian narasi dan makna mendalam. 
Data sekunder diperoleh dari dokumen sejarah 
komunitas Samin, arsip lokal, publikasi 
akademik, serta berita media terkait kehidupan 
dan tantangan yang dihadapi komunitas 
Samin. Seluruh data yang diperoleh dianalisis 
menggunakan teknik analisis tematik berbasis 
pada teori etnografi komunikasi Hymes dan 
konsep ketahanan sosial budaya (Braun and 
Clarke, 2019). Proses analisis dilakukan 
melalui tahapan: (1) transkripsi dan kodifikasi 
data lapangan; (2) pengelompokan tema; (3) 
interpretasi makna simbolik komunikasi; dan 
(4) pemetaan relasi antara praktik komunikasi 
dan dimensi ketahanan komunitas. Untuk 
meningkatkan validitas data, dilakukan 
teknik triangulasi sumber, triangulasi metode, 
serta member checking terhadap beberapa 
informan utama. Pendekatan ini dimaksudkan 
untuk memastikan bahwa interpretasi 
peneliti terhadap praktik komunikasi dan 
makna lokal tidak bias secara eksternal 
dan tetap kontekstual. Dengan metodologi 
ini, penelitian ini tidak hanya berupaya 
menggambarkan komunikasi tradisional 
masyarakat Samin secara deskriptif, tetapi 
juga mengungkap dinamika internal yang 
menjadikan komunikasi sebagai instrumen 
kultural yang mendukung ketahanan sosial 
dalam jangka panjang.



136

Jurnal Ketahanan Nasional, Vol. 31, No. 2, Agustus 2025: 133-148

PEMBAHASAN 
Komunikasi Sebagai Penjaga Koherensi 
Sosial: Narasi dan Nilai dalam Komunitas 
Samin

Temuan lapangan menunjukkan bahwa 
praktik komunikasi dalam masyarakat Samin 
sangat ditentukan oleh nilai-nilai inti seperti 
kejujuran, kesetaraan, dan ketenangan. Nilai-
nilai ini tidak hanya diwacanakan secara 
eksplisit melalui nasihat para sesepuh, tetapi juga 
diinternalisasikan melalui praktik komunikasi 
sehari-hari seperti rembugan, rapat adat, dan 
nasehat lisan antar generasi. Komunikasi 
dilakukan dengan bahasa yang rendah hati, 
tidak konfrontatif, dan menghindari konflik. 
Dalam perspektif etnografi komunikasi, 
pola ini menggambarkan bentuk face-saving 
communication yang secara aktif menciptakan 
kohesi sosial internal (Darmawan, 2008; 
Irawan, 2018). Narasi-narasi lisan mengenai 
tokoh Samin Surosentiko, perjuangan tanpa 
kekerasan, dan filosofi hidup ”ora melu” 
(tidak ikut sistem kekuasaan yang menindas), 
disampaikan secara turun-temurun dan 
membentuk sistem epistemologi lokal yang 
memperkuat resistensi budaya. Sebagaimana 

dicatat oleh Usman (2023), bentuk komunikasi 
semacam ini merupakan “senjata kaum 
lemah” dalam mempertahankan identitas dan 
eksistensinya di hadapan dominasi eksternal. 
Dengan kata lain, komunikasi bukan hanya 
sebagai media pertukaran informasi, tetapi 
menjadi alat kultural untuk bertahan hidu

Gambar ini merupakan representasi 
kuantitatif kualitatif dari data lapangan yang 
diperoleh melalui observasi partisipatif dan 
wawancara mendalam dengan masyarakat 
Samin di Bojonegoro. Empat nilai utama 
yang tercermin dalam praktik komunikasi 
komunitas ini ditampilkan dalam bentuk 
diagram batang horizontal, masing-masing 
menunjukkan tingkat intensitas internalisasi 
dalam kehidupan sehari-hari. Nilai kejujuran 
menempati posisi tertinggi dengan tingkat 
internalisasi sebesar 90%. Kejujuran dalam 
p bukan sekadar norma moral, tetapi menjadi 
fondasi dalam seluruh bentuk interaksi sosial. 
Informan menyatakan bahwa berbicara apa 
adanya, tidak memanipulasi, dan tidak mencari 
keuntungan pribadi merupakan hal yang harus 
dijaga dalam setiap komunikasi. Kejujuran 
dianggap sebagai bentuk penghormatan 

Gambar 1. Narasi dan Nilai Inti dalam Komunikasi Tradisional Masyarakat Samin
Sumber: Data primer, diolah oleh peneliti (2025)



137

Fatkhurohman Taufik, Maimunah -- Peran Komunikasi Tradisional dalam Memperkuat Ketahanan Masyarakat 
Samin di Kabupaten Bojonegoro, Jawa Timur

terhadap sesama dan alam, sekaligus strategi 
bertahan dari dominasi eksternal.

Nilai kedua yang dominan adalah kesetaraan 
(rukun), yang tercermin pada intensitas sebesar 
75%. Rukun merupakan prinsip kolektif yang 
menolak struktur komunikasi yang hirarkis. 
Dalam musyawarah adat (rembugan), tidak 
ada satu suara yang lebih tinggi daripada yang 
lain. Semua pendapat dihargai, dan keputusan 
diambil berdasarkan mufakat. Komunikasi yang 
mengutamakan kesetaraan ini membangun rasa 
kepemilikan bersama terhadap masalah dan 
solusi komunitas. Selanjutnya, nilai ketenangan 
(ora ngudi drajat lan pangkat) memperoleh skor 
65%, menunjukkan bahwa praktik komunikasi 
masyarakat Samin sangat menghindari ekspresi 
emosional yang berlebihan atau agresif. Ketika 
menghadapi konflik atau perbedaan pendapat, 
komunikasi dilakukan dengan bahasa yang 
halus, tidak terburu-buru, dan berusaha menjaga 
suasana damai. Hal ini memperkuat fungsi 
komunikasi sebagai alat stabilisasi sosial.

Nilai anti-kekerasan (ora melu) yang 
berakar dari ajaran Samin Surosentiko 
menunjukkan tingkat internalisasi sebesar 
50%. Meskipun nilainya paling rendah di antara 
empat komponen utama, ini tetap signifikan 

karena menandai sikap dasar masyarakat 
Samin yang menolak keterlibatan dalam sistem 
kekuasaan yang dianggap menindas. Dalam 
praktiknya, prinsip ”ora melu” diwujudkan 
melalui gaya komunikasi yang tidak 
provokatif, tidak menyerang, dan cenderung 
pasif-resisten terhadap otoritas luar. Gambar 
diatas menunjukkan bahwa komunikasi dalam 
masyarakat Samin dibentuk oleh nilai-nilai 
moral dan spiritual yang kuat, yang tidak hanya 
mempertahankan identitas budaya mereka, tetapi 
juga menciptakan landasan bagi ketahanan sosial 
yang adaptif dan berkelanjutan. Keempat nilai 
tersebut tidak berdiri sendiri, tetapi saling terkait 
dan diperkuat melalui mekanisme komunikasi 
tradisional yang kaya makna.

Gambar di atas menunjukkan bahwa 
komunikasi tradisional memiliki kontribusi 
yang berbeda-beda terhadap tiga dimensi 
ketahanan masyarakat Samin. Nilai tertinggi 
ditunjukkan pada ketahanan sosial sebesar 
85%, yang merefleksikan bagaimana praktik 
komunikasi melalui rembugan, penggunaan 
bahasa halus, dan struktur deliberatif berperan 
langsung dalam menjaga kohesi sosial, 
menghindari konflik, serta memperkuat 
solidaritas komunitas. Dimensi kedua 

Gambar 2. Peran Komunikasi Tradisional Terhadap Dimensi Ketahanan Sosial
Sumber: Data primer, diolah oleh peneliti (2025)



138

Jurnal Ketahanan Nasional, Vol. 31, No. 2, Agustus 2025: 133-148

adalah ketahanan budaya sebesar 78%, di 
mana komunikasi menjadi wahana utama 
pelestarian nilai-nilai lokal, termasuk dalam 
penyampaian ajaran Samin, narasi historis, 
serta ritus tradisional seperti sedekah bumi dan 
musyawarah lumbung. Melalui komunikasi 
antar-generasi dan simbolisme budaya, 
masyarakat Samin mampu mempertahankan 
identitas mereka di tengah penetrasi budaya 
luar. Sedangkan ketahanan informasi berada 
di angka 60%, lebih rendah dibanding dua 
dimensi lainnya, namun tetap signifikan. 
Dalam konteks ini, komunikasi tradisional 
berfungsi sebagai filter terhadap informasi 
luar termasuk arus informasi digital yang 
tidak selalu relevan atau sesuai dengan 
nilai komunitas. Meskipun tidak berbasis 
teknologi, komunikasi adat terbukti mampu 
memfasilitasi proses seleksi informasi dan 
membentuk sikap kritis terhadap narasi 
dominan dari luar komunitas.

Ritus Komunikasi dan Simbol Sosial dalam 
Memproduksi Ketahanan Budaya

Komunikasi masyarakat Samin bersifat 
simbolik dan sering terikat pada ritus sosial, 
seperti sedekah bumi, musyawarah lumbung, 

dan upacara tanam padi. Pada momen-
momen ini, terdapat komunikasi kolektif yang 
mengatur distribusi kerja, pembagian hasil, 
dan pelestarian nilai kolektif. Ritus tersebut 
bukan sekadar kegiatan adat, tetapi juga 
membentuk arena komunikasi kultural yang 
memperkuat kepercayaan sosial (social trust) 
dan solidaritas horizontal (Schwartz, 2021). 
Dalam situasi tekanan ekonomi, solidaritas 
ini terbukti menjadi modal ketahanan yang 
efektif: masyarakat saling membantu tanpa 
pamrih, didorong oleh kesadaran kolektif 
yang dikonstruksi melalui komunikasi ritus 
tersebut. Analisis menggunakan model 
SPEAKING dari Hymes menunjukkan 
bahwa setiap elemen (Setting, Participants, 
Ends, Act Sequence, Key, Instrumentalities, 
Norms, dan Genre) dalam komunikasi Samin 
memiliki fungsi mempertahankan tatanan 
sosial tradisional dan menghindari disrupsi 
budaya dari luar. Misalnya, gaya komunikasi 
dalam rembugan selalu bersifat tenang dan 
lambat, menghindari dominasi suara, dan 
bertujuan mencari mufakat, bukan menang-
menangan. Hal ini memperlihatkan bentuk 
ketahanan deliberatif berbasis komunikasi 
budaya.

Gambar 3. Diagram Peran Ritus Komunikasi Terhadap Ketahanan Budaya
Sumber: Data primer, diolah oleh peneliti (2025)



139

Fatkhurohman Taufik, Maimunah -- Peran Komunikasi Tradisional dalam Memperkuat Ketahanan Masyarakat 
Samin di Kabupaten Bojonegoro, Jawa Timur

Gambar 3 menampilkan diagram peran 
empat jenis ritus komunikasi utama dalam 
memperkuat ketahanan budaya komunitas 
Samin. Hasil observasi dan wawancara 
menunjukkan bahwa Sedekah Bumi memiliki 
kontribusi tertinggi (85%) karena ritus ini 
tidak hanya melibatkan aspek spiritual, tetapi 
juga menjadi ruang komunikasi kolektif 
antarwarga, penguatan memori kolektif, dan 
regenerasi nilai budaya melalui narasi lisan. 
Musyawarah Lumbung (75%) berfungsi 
sebagai ritus ekonomi-komunal yang sarat 
simbolisme solidaritas dan keterikatan 
sosial. Diskusi tentang distribusi hasil panen, 
pengelolaan risiko, dan musyawarah berbasis 
mufakat membentuk struktur komunikasi 
yang memperkuat sistem nilai lokal. Upacara 
Tanam Padi (65%) melibatkan banyak elemen 
simbolik seperti tari, sesaji, mantra yang 
berfungsi mentransmisikan nilai hubungan 
harmonis manusia-alam. Komunikasi yang 
terjalin dalam proses ini juga menyatukan 
lintas generasi, menciptakan kesinambungan 
nilai-nilai agraris dan spiritual. Terakhir, 
Nasihat Lisan (55%) tetap memainkan peran 
signifikan meski bersifat informal. Dalam 
masyarakat Samin, nasihat dari orang tua 
dan sesepuh merupakan bentuk komunikasi 
afektif yang membangun fondasi moral serta 
mempertahankan norma-norma kolektif 
secara non-doktriner (Alfian, Setyabudi and 
Santoso, 2022; Rosyid, 2023). Grafik ini 
menegaskan bahwa ritus komunikasi bukan 
sekadar ekspresi budaya, melainkan instrumen 
aktif dalam memproduksi dan mereproduksi 
ketahanan budaya komunitas lokal.

Ritus komunikasi, dalam konteks 
masyarakat Samin, tidak bisa hanya dipahami 
sebagai manifestasi simbolik dari identitas 
budaya. Ritus Komunikasi merupakan 
mekanisme sosial yang aktif dan performatif, 

yang melibatkan proses pembentukan makna, 
reproduksi nilai, serta pelatihan afektif 
terhadap anggota komunitas lintas generasi 
(Marsudi et al., 2020). Dalam hal ini, ritus 
komunikasi harus dilihat sebagai bagian dari 
struktur agensi kolektif yang memungkinkan 
komunitas mereproduksi dirinya sendiri secara 
kultural sekaligus mempertahankan integritas 
sosial dalam menghadapi tekanan eksternal. 
Dalam analisis yang lebih mendalam, ritus 
bukanlah kegiatan yang bersifat seremonial 
semata, melainkan merupakan arena diskursif 
yang memuat negosiasi kekuasaan, resistensi 
terhadap narasi hegemonik, serta afirmasi 
atas kosmologi lokal. Misalnya, dalam 
praktik Sedekah Bumi, masyarakat Samin 
tidak hanya mengekspresikan rasa syukur 
kepada alam, tetapi juga sedang menegaskan 
posisi epistemologis mereka yang tidak 
bergantung pada logika kapitalisme atau 
logika negara modern. Maka dari itu, ritus 
komunikasi menjadi alat kontra-hegemonik 
yang menginterupsi narasi modernisasi 
sepihak yang diasosiasikan dengan kemajuan.

Hal ini selaras dengan pemikiran 
Pierre Bourdieu (1986) tentang habitus dan 
praktik simbolik. Ritus dalam masyarakat 
Samin bukanlah aktivitas yang netral; ia 
adalah bagian dari medan sosial (social field) 
tempat kapital simbolik seperti kehormatan, 
pengalaman hidup, dan kedekatan spiritual 
didistribusikan. Setiap partisipasi dalam ritus 
bukan hanya partisipasi dalam budaya, tetapi 
juga partisipasi dalam sistem kekuasaan lokal 
yang mengukuhkan struktur sosial. Maka dari 
itu, ketahanan budaya tidak bersumber dari 
ritus itu sendiri secara statis, melainkan dari 
cara komunitas mereproduksi dan menyusun 
ulang makna ritus secara kontekstual dan 
strategis. Dari perspektif teori ketahanan 
budaya, seperti yang dikembangkan oleh 



140

Jurnal Ketahanan Nasional, Vol. 31, No. 2, Agustus 2025: 133-148

Danugroho (2022b) ketahanan tidak hanya 
berarti mempertahankan identitas lama, 
tetapi juga mencakup kemampuan untuk 
bertransformasi tanpa kehilangan prinsip-
prinsip inti. Dalam konteks ini, ritus komunikasi 
seperti musyawarah lumbung atau upacara 
tanam padi menjadi medium transformasi 
sosial yang tetap mempertahankan nilai 
dasar seperti gotong royong, kesetaraan, 
dan harmoni dengan alam. Ritus tersebut 
disesuaikan secara pragmatis dengan situasi 
sosial ekonomi baru, tanpa kehilangan makna 
inti.

Jika kita mengadopsi pendekatan 
performatif ala Judith Butler maka ritus 
komunikasi juga dapat dibaca sebagai tindakan 
performatif yang terus-menerus menciptakan 
kembali identitas kolektif. Komunitas Samin 
menjadi “komunitas Samin” bukan hanya 
karena warisan leluhur, tetapi karena adanya 
tindakan komunikatif dan ritus kolektif 
yang terus-menerus memperbarui komitmen 
terhadap nilai-nilai khas mereka. Dalam 
hal ini, ketahanan budaya bukanlah kondisi 
statis, melainkan proses yang diartikulasikan 
dan dipertahankan melalui kinerja simbolik 
yang berulang. Pernyataan awal bahwa ritus 
komunikasi adalah “instrumen aktif” perlu 
digarisbawahi lebih lanjut: ritus adalah modus 
produksi kebudayaan, bukan cermin pasif dari 
budaya. Ia menjadi titik temu antara simbol, 
agensi, dan struktur; antara memori kolektif 
dan proyeksi masa depan; antara ekspresi 
budaya dan strategi sosial.

Komunikasi Tradisional sebagai Filter 
terhadap Tekanan Eksternal

Dalam wawancara dengan para tokoh 
Samin muda, ditemukan bahwa tekanan 
modernisasi dan masuknya teknologi informasi 
(media sosial, gadget, dan televisi) telah 

menimbulkan dilema budaya. Namun, melalui 
mekanisme komunikasi internal, para sesepuh 
Samin secara aktif mengarahkan anak-anak 
muda untuk memfilter informasi yang masuk, 
dengan menekankan prinsip ora gumunan, 
ora kagetan, ora dumeh. Prinsip ini dijelaskan 
sebagai bentuk kebijakan komunikasi yang 
berfungsi membentengi komunitas dari efek 
disinformasi, gaya hidup konsumtif, dan 
pemikiran kompetitif ala kapitalisme digital. 
Komunikasi tradisional dalam masyarakat 
Samin bukanlah bentuk komunikasi yang 
statis atau terbelakang, melainkan sistem yang 
adaptif mengintegrasikan nilai lama dengan 
tantangan baru secara selektif. Pendekatan ini 
selaras dengan konsep cultural resilience yang 
menekankan pada kemampuan komunitas 
mempertahankan nilai inti sambil tetap lentur 
terhadap perubahan (Ibrahim Adnan and Dudi 
Iskandar, 2020; Marsudi et al., 2020).

Dalam era digital dan keterbukaan 
informasi, masyarakat adat seperti komunitas 
Samin menghadapi tekanan eksternal yang 
semakin kompleks (Danugroho, 2020). 
Tekanan tersebut tidak hanya bersumber dari 
penetrasi teknologi informasi dan budaya 
global, tetapi juga dari intervensi negara dalam 
bentuk regulasi tanah, modernisasi ekonomi, 
serta pendidikan formal yang seringkali tidak 
kontekstual. Namun, berdasarkan temuan 
lapangan, masyarakat Samin tidak serta-
merta menolak arus perubahan ini, melainkan 
mengelolanya melalui mekanisme komunikasi 
tradisional yang selektif dan strategis. Salah 
satu prinsip utama dalam menghadapi tekanan 
eksternal adalah filosofi ”ora gumunan, ora 
kagetan, ora dumeh” yang secara harfiah 
berarti “tidak mudah takjub, tidak mudah 
terkejut, dan tidak merasa lebih hebat.” Prinsip 
ini membentuk kerangka komunikasi antar 
generasi yang secara aktif membangun sikap 



141

Fatkhurohman Taufik, Maimunah -- Peran Komunikasi Tradisional dalam Memperkuat Ketahanan Masyarakat 
Samin di Kabupaten Bojonegoro, Jawa Timur

kritis terhadap informasi atau pengaruh luar. 
Dalam wawancara mendalam, seorang tokoh 
Samin bernama Mbah Sastro, yang berusia 70 
tahun, menyatakan:

”Anak-anak muda sekarang mulai punya 
HP, ya kami biarkan. Tapi mereka diajari, 
ojo mung ndeleng. Mikir dhisik, bener apa 
ora.”
(“Anak-anak muda sekarang mulai punya 
ponsel, kami izinkan. Tapi mereka diajari, 
jangan hanya melihat, pikir dulu, benar 
atau tidak.”)

Praktik ini  menunjukkan bahwa 
komunikasi tradisional diinternalisasi sebagai 
sistem nilai sekaligus alat penyaringan 
informasi (informational filter). Remaja Samin 
dilibatkan dalam diskusi komunitas dan diberi 
ruang untuk bertanya, namun tetap diarahkan 
untuk menilai konten dari kacamata nilai lokal. 
Komunikasi tradisional berfungsi bukan hanya 
sebagai warisan budaya, tetapi juga sebagai 
mekanisme literasi media yang berbasis 
budaya lokal (Ridaryanthi, 2014). Berikut 
adalah data olahan dari 15 informan lapangan 
(tokoh adat, pemuda, perempuan), yang 
dikategorikan berdasarkan bentuk tekanan dan 
respon komunikatif yang dilakukan:

Tabel “Respon Komunitas Samin 
terhadap Tekanan Eksternal” tidak hanya 
menyajikan data kuantitatif dari 15 informan 
lapangan, tetapi mencerminkan bagaimana 
struktur komunikasi tradisional bekerja secara 
strategis dalam mempertahankan nilai-nilai 
komunitas di tengah tekanan multilevel baik 

kultural, ekonomi, maupun politik. Setiap 
bentuk tekanan eksternal direspons tidak 
secara reaktif atau frontal, melainkan melalui 
mekanisme selektif, reflektif, dan berbasis 
nilai lokal yang telah terinternalisasi secara 
turun-temurun (Yusrifa and Agus Danugroho, 
2022). Respon tertinggi (80%) muncul dalam 
menghadapi media sosial dan disinformasi, 
yang menunjukkan kesadaran kolektif akan 
risiko fragmentasi sosial dan penetrasi nilai 
asing melalui kanal digital. Namun alih-alih 
menolak teknologi secara mutlak, masyarakat 
Samin mengelola kehadirannya dengan 
membangun ruang dialog intergenerasi, 
utamanya melalui rembug keluarga dan 
nasihat para sesepuh. Sikap masyarakat Samin 
ini merupakan contoh konkret dari literasi 
kultural, yang bagi mereka informasi baru 
tidak ditolak secara apriori, tetapi disaring 
melalui kerangka nilai seperti ora gumunan 
dan tepa selira. Dalam konteks teori resilience 
berbasis budaya (Fitriasari, Hamsyah and 
Danugroho, 2023), ini menunjukkan kapasitas 
komunitas untuk beradaptasi tanpa kehilangan 
identitasnya.

Tekanan dari pendidikan formal modern 
mendapat respons sebesar 67%. Komunitas 
Samin tidak menolak pendidikan, namun 
secara selektif mengambil nilai-nilai yang 
dianggap selaras dengan prinsip komunitas. 
Strategi ini menegaskan adanya sistem agency 
lokal yang kuat, yang tidak tunduk pada logika 
asimilasi negara. Komunikasi tradisional 
bekerja sebagai cultural interface, memediasi 

Tabel 1. Respon Komunitas Samin terhadap Tekanan Eksternal

Jenis Tekanan Eksternal Respon Komunikasi Tradisional Presentase 
Respon (%)

Media Sosial & Disinformasi Dialog antargenerasi, rembugan keluarga, nasihat berbasis nilai 80%
Pendidikan Formal Modern Seleksi nilai yang cocok, diskusi kolektif dengan sesepuh 67%
Tekanan Ekonomi & Konsumerisme Solidaritas produksi, ajaran ora kepengin luwih 58%
Intervensi Negara/Regulasi Tanah Komunikasi pasif-resisten, tidak langsung menolak 45%

Sumber: Wawancara lapangan dan observasi partisipatif, diolah oleh peneliti (2025).



142

Jurnal Ketahanan Nasional, Vol. 31, No. 2, Agustus 2025: 133-148

antara nilai eksternal dan nilai internal dengan 
cara-cara deliberatif yang tidak destruktif. 
Sementara itu, terhadap tekanan ekonomi dan 
gaya hidup konsumtif, respon sebesar 58% 
menandakan tantangan yang lebih kompleks. 
Komunikasi berbasis ritus dan solidaritas 
seperti musyawarah lumbung, arisan hasil 
tani, dan sistem kerja gotong royong menjadi 
alat strategis untuk mempertahankan etos 
produksi kolektif dan prinsip ora kepengin 
luwih. Praktik ini memperlihatkan bahwa 
komunikasi tidak semata menyampaikan 
pesan, tetapi membentuk aturan emosi 
(emotional regulation) yang menjaga warga 
dari dorongan materialisme yang mengancam 
relasi sosial.

Respon terendah (45%) tampak pada 
tekanan dari intervensi negara dan regulasi 
tanah, yang menunjukkan ambivalensi 
komunitas terhadap kekuasaan formal. 
Respon pasif-resisten yang mereka lakukan 
tidak langsung menolak, tetapi juga tidak 
sepenuhnya patuh mengindikasikan model 
komunikasi politik khas komunitas adat: diam 
bukan sebagai ketundukan, tetapi sebagai 
strategi perlawanan halus. Dalam terminologi 
Dewi (2022), ini adalah bentuk dari hidden 
transcript dan everyday resistance, di mana 
komunikasi dipraktikkan dalam bentuk tidak 
langsung tetapi penuh makna politis. Praktik 
ini menunjukkan bahwa masyarakat Samin 
memiliki sistem ketahanan informasi yang 
dibangun bukan melalui teknologi, tetapi 
melalui struktur komunikasi berbasis nilai. 
Dalam kerangka teori cultural resilience 
(Danugroho, 2022b) dan communication 
for social change (Kloos and Ismah, 2023), 
masyarakat seperti Samin menampilkan 
kemampuan untuk menyaring, menafsirkan, 
dan merespons informasi eksternal tanpa 
kehilangan nilai lokal. Berbeda dengan 

pendekatan top-down yang umum dalam 
literasi digital berbasis institusi, komunitas 
Samin justru menawarkan model literasi 
afektif berbasis komunitas. Anak-anak muda 
tidak dicekoki larangan, melainkan dibentuk 
sikap batin untuk kritis terhadap informasi dari 
luar. Pendekatan ini memperlihatkan bahwa 
komunikasi tradisional bukan sistem kuno, 
melainkan sistem reflektif yang memampukan 
masyarakat untuk beradaptasi tanpa kehilangan 
jati diri.

Ketahanan Sosial sebagai Hasil dari 
Struktur Komunikasi Partisipatoris

Struktur komunikasi Samin bersifat 
partisipatoris, tidak hierarkis, dan cenderung 
horizontal. Keputusan komunitas diambil 
melalui musyawarah rembug dengan prinsip 
kesetaraan suara. Tidak ada pemimpin tunggal 
yang dominan dalam struktur komunikasi; 
yang dihormati adalah yang wis sepuh 
(berpengalaman). Ini membentuk sistem 
komunikasi demokratis berbasis kepercayaan 
sosial, di mana ketahanan tidak dibangun dari 
atas ke bawah (top-down), tetapi dari dalam 
komunitas itu sendiri. Kondisi ini memberikan 
pelajaran penting dalam penguatan ketahanan 
nasional: bahwa komunikasi yang adil, 
partisipatif, dan berbasis kearifan lokal mampu 
menghasilkan stabilitas sosial bahkan dalam 
komunitas marginal. Praktik seperti ini dalam 
konteks ketahanan nasional menunjukkan 
bahwa negara seharusnya tidak hanya fokus 
pada aspek fisik (pertahanan militer, ekonomi), 
tetapi juga pada infrastruktur komunikasi 
sosial budaya lokal sebagai pilar strategis 
(Suparman and Septiadi, 2021).

Tabel ini memetakan keterkaitan 
antara bentuk-bentuk komunikasi tradisional 
masyarakat Samin, prinsip-prinsip budaya 
yang melandasinya, dan dampaknya terhadap 



143

Fatkhurohman Taufik, Maimunah -- Peran Komunikasi Tradisional dalam Memperkuat Ketahanan Masyarakat 
Samin di Kabupaten Bojonegoro, Jawa Timur

ketahanan sosial komunitas. Tabel diatas 
menunjukan yang tampak pada permukaan 
memang struktur komunikasi partisipatoris, 
namun pembacaan yang lebih dalam 
menunjukkan bahwa komunikasi dalam 
komunitas Samin adalah bentuk tindakan 
sosial dan politik yang terselubung, yang secara 
sadar membentuk kohesi, solidaritas, dan 
stabilitas kolektif. Pertama, bentuk komunikasi 
seperti rembugan adat (musyawarah mufakat) 
mencerminkan sistem deliberatif khas 
masyarakat egaliter. Prinsip kesetaraan 
suara dan anti-dominasi yang mendasarinya 
bukan hanya ekspresi budaya lokal, tetapi 
bentuk konkret dari demokrasi partisipatif 
organik yang tidak bergantung pada sistem 
representasi formal, tetapi pada kehadiran 
langsung, kolektivitas, dan penghargaan 
atas setiap pendapat warga (Danugroho and 
Yusfira, 2023). Dengan demikian, rembugan 
tidak sekadar sarana komunikasi, melainkan 
perangkat penyelesaian konflik, pencipta 
keadilan prosedural, dan pelembagaan 
solidaritas sosial.

Nasihat sesepuh, yang dalam konteks 
luar seringkali dianggap sebagai simbol 

tradisionalisme dan konservatisme, justru 
dalam komunitas Samin menjadi mekanisme 
transfer nilai intergenerasi yang lentur dan 
afektif. Prinsip seperti jujur, ora dumeh, dan 
penghormatan terhadap pengalaman hidup 
diartikulasikan bukan melalui doktrin, tetapi 
melalui percakapan dan keteladanan (Liani, 
Fadilla and Danugroho, 2021). Fungsi ini 
bukan hanya mentransmisikan norma, tetapi 
menciptakan memori kolektif yang hidup, 
yang berperan sebagai benteng ketahanan 
sosial terhadap disorientasi identitas dalam 
arus modernisasi. Komunikasi dalam ritus 
sosial seperti sedekah bumi atau upacara panen 
menjadi ajang simbolik yang merekatkan 
warga melalui praktik gotong royong, perayaan 
kolektif, dan narasi kesakralan tanah dan 
alam. Di sinilah tampak bahwa ketahanan 
sosial bukan semata hubungan antarmanusia, 
tetapi juga relasi ekologis dan spiritual 
yang ditata melalui komunikasi simbolik. 
Dalam istilah Durkheimian, ritus semacam 
ini memperkuat “kesadaran kolektif”, yang 
memperbesar kohesi sosial dan mengukuhkan 
batas komunitas (Merton, 1994; Danugroho 
and Yusfira, 2023).

Tabel 2. Struktur Komunikasi Partisipatoris dan Dampaknya terhadap Ketahanan Sosial
Bentuk Komunikasi 

Tradisional Prinsip Budaya yang Mendasari Dampak terhadap Ketahanan 
Sosial

Rembugan Adat 
(Musyawarah Mufakat)

Kesetaraan suara, anti-
dominasi, rukun

Mencegah konflik, memperkuat 
solidaritas horizontal dan 
pengambilan keputusan kolektif

Nasihat Sesepuh Kebijaksanaan 
usia, kejujuran, penghormatan

Mentransmisikan nilai moral dan 
mendorong intergenerasi harmoni

Komunikasi dalam 
Ritus Sosial

Kebersamaan, ritual kolektif, nilai 
gotong royong

Menumbuhkan rasa kebersamaan, 
memperkuat rasa memiliki terhadap 
komunitas

Interaksi Sehari-hari 
(Ngobrol/ngobrol cetho)

Ora dumeh, tepa selira, tidak 
merendahkan

Menciptakan ruang interaksi setara 
dan rendah konflik dalam kehidupan 
harian

Penolakan secara pasif 
(tidak frontal)

Ora melu, diam sebagai sikap Menghindari konfrontasi langsung 
dan menjaga stabilitas sosial di tengah 
tekanan luar

Sumber: Data lapangan (wawancara dan observasi), diolah oleh peneliti (2025)



144

Jurnal Ketahanan Nasional, Vol. 31, No. 2, Agustus 2025: 133-148

Interaksi sehari-hari, meskipun informal 
dan seolah remeh, ternyata memiliki nilai 
strategis. Cara warga Samin berbicara dengan 
nada datar, tidak melebih-lebihkan, serta 
menghindari sindiran atau ejekan berakar 
pada nilai tepa selira dan ora gumunan. Gaya 
komunikasi ini menciptakan atmosfer sosial 
yang rendah konflik dan tinggi toleransi. Dengan 
kata lain, komunikasi sehari-hari adalah modal 
sosial mikro yang menopang stabilitas relasi 
antarwarga secara berkelanjutan. Menarik 
pula untuk mencermati bentuk komunikasi 
penolakan pasif yang diekspresikan melalui 
diam, atau ketidakterlibatan langsung terhadap 
konflik dan kekuasaan luar. Hal ini dalam 
logika modern mungkin dibaca sebagai 
apatisme. Namun dalam konteks Samin, sikap 
ora melu merupakan bentuk strategi resistensi 
non-konfrontatif. Ia menjadi mekanisme 
pertahanan identitas sekaligus upaya menjaga 
stabilitas internal tanpa harus terlibat dalam 
konflik vertikal. Ini merupakan contoh khas 
dari infra-politik, di mana komunikasi bukan 
hanya alat ekspresi, tapi juga sarana manuver 
sosial-politik bawah tanah (Adeate, 2023).

Model komunikasi tradisional dalam 
konteks ketahanan nasional yang dijalankan 
oleh masyarakat Samin di Bojonegoro dapat 
dibaca sebagai bentuk konkret dari upaya 
penguatan kohesi sosial berbasis nilai lokal. 
Kohesi sosial merupakan salah satu indikator 
utama dalam sistem ketahanan nasional non-
militer, karena ia merefleksikan kemampuan 
suatu komunitas untuk mempertahankan 
keutuhan sosial dan stabilitas internal di 
tengah tekanan atau ancaman dari luar. 
Sebagaimana dicatat oleh Cowden and 
Singh (2017) dalam studi mereka tentang 
kohesi sosial di konteks Asia, bentuk-bentuk 
kohesi yang kuat justru tumbuh dari jaringan 
sosial informal dan sistem nilai lokal, bukan 

dari sistem institusional yang bersifat top-
down. Pola komunikasi masyarakat Samin 
yang menekankan prinsip kesetaraan suara, 
rembugan tanpa paksaan, penghargaan 
antargenerasi, dan penghindaran konflik 
terbuka dapat dikategorikan sebagai model 
kohesi horizontal berbasis komunikasi lokal.

U n i t e d  N a t i o n s  D e v e l o p m e n t 
Programme (UNDP) dalam laporannya 
tentang Preventing Violent Extremism through 
Inclusive Development and the Promotion 
of Tolerance and Respect for Diversity, 
menyatakan bahwa strategi pencegahan 
konflik sosial dan ekstremisme seharusnya 
tidak hanya mengandalkan pendekatan 
keamanan, melainkan juga mendorong peran 
komunitas adat dan lokal dalam memperkuat 
kesadaran kolektif melalui komunikasi 
berbasis nilai. Komunikasi tradisional yang 
dilakukan masyarakat Samin menjadi contoh 
nyata dari proses internalisasi nilai toleransi 
dan penolakan terhadap kekerasan secara 
pasif, yang menunjukkan ketahanan moral 
sekaligus identitas sosial yang kokoh. Dalam 
penelitian Saputra (2022) tentang community 
resilience, ketahanan komunitas yang bersifat 
kultural dan sosial justru terbukti lebih efektif 
dalam menjawab tantangan kontemporer 
seperti krisis lingkungan, ketimpangan digital, 
serta polarisasi identitas.

Masyarakat adat dengan struktur 
komunikasi internal yang kuat mampu 
menghadapi tekanan eksternal  tanpa 
kehilangan identitas. Praktik rembugan, 
nasihat sesepuh, dan ritus kolektif bukan 
sekadar aktivitas budaya, tetapi mekanisme 
deliberatif yang membangun kapasitas 
komunitas untuk bertahan secara kolektif dan 
bermartabat. Danugroho (2022c) menegaskan 
bahwa komunikasi non-konfrontatif dalam 
komunitas subordinat merupakan bentuk 



145

Fatkhurohman Taufik, Maimunah -- Peran Komunikasi Tradisional dalam Memperkuat Ketahanan Masyarakat 
Samin di Kabupaten Bojonegoro, Jawa Timur

strategis dari “infrapolitik” cara bertahan 
komunitas dari tekanan kekuasaan tanpa 
benturan langsung. Hal ini sepenuhnya 
tercermin dalam komunikasi masyarakat 
Samin, yang memilih jalan ora melu (tidak ikut 
campur kekuasaan), bukan karena apatisme, 
tetapi karena kesadaran politik budaya mereka 
sendiri. Dalam kerangka ketahanan nasional 
Indonesia yang berlandaskan Pancasila, 
komunikasi tradisional komunitas Samin 
dapat diposisikan sebagai model mikro-
ketahanan yang relevan. Ia menyumbang pada 
pembentukan identitas kolektif, pengelolaan 
konflik, dan reproduksi nilai kebangsaan 
dari akar rumput. Ini menegaskan bahwa 
komunikasi tradisional bukan sekadar artefak 
budaya masa lalu, melainkan sebuah sistem 
sosial dinamis yang menyokong keberlanjutan 
masyarakat dan memperkuat daya tahan 
bangsa dalam jangka panjang.

 
SIMPULAN 

Penelitian ini mengungkap bahwa 
komunikasi tradisional masyarakat Samin 
adalah sistem sosial strategis yang menopang 
ketahanan komunitas. Melalui rembugan adat, 
nasihat lisan, ritus kolektif, dan penolakan 
pasif, nilai kejujuran, kesetaraan, rukun, 
dan anti-kekerasan terus direproduksi. 
Komunikasi ini berfungsi sebagai filter 
terhadap disinformasi, modernisasi, dan 
intervensi eksternal, dengan respons yang 
reflektif, selektif, dan partisipatif. Strategi 
simbolik dan afektif ini memperlihatkan 
bahwa ketahanan lokal tidak selalu lahir 
dari perlawanan frontal, melainkan dari 
pemeliharaan nilai dan solidaritas. Temuan 
ini menegaskan bahwa komunikasi tradisional 
adalah modal simbolik sekaligus sosial yang 
penting bagi kebijakan ketahanan berbasis 
komunitas, serta membuktikan bahwa tradisi 

dapat menjadi landasan bagi keberlanjutan 
sosial dan integrasi nasional. Secara teoritis, 
hasil penelitian ini memperluas pemahaman 
tentang ketahanan nasional dari perspektif 
antropologi komunikasi dan studi komunitas 
lokal. Ketahanan tidak hanya bisa diukur 
melalui indikator formal negara, tetapi juga 
melalui kapasitas komunitas dalam memelihara 
struktur komunikasi yang responsif terhadap 
perubahan, tanpa kehilangan prinsip identitas 
dan solidaritas kolektif. Komunikasi tradisional 
merupakan modal simbolik sekaligus modal 
sosial yang menjadikan komunitas seperti 
Samin tahan terhadap guncangan sosial, 
ideologis, dan politik. Maka dari itu, dalam 
konteks pembangunan nasional dan formulasi 
kebijakan publik, penting untuk mengakui 
dan melibatkan praktik komunikasi lokal 
sebagai bagian dari strategi ketahanan berbasis 
komunitas. Masyarakat Samin menunjukkan 
bahwa tradisi bukanlah penghambat kemajuan, 
tetapi justru landasan kokoh bagi keberlanjutan 
sosial dan integrasi nasional dari akar rumput.

     
DAFTAR PUSTAKA
Adeate, T., 2023. Moderate Communitarianism: 

A Conceptual Interpretation. Phronimon. 
h t t p s : / / do i . o rg /10 .25159 /2413-
3086/12556.

Alfian, R., Setyabudi, I. and Santoso, 
D.K., 2022. Identification of Samin 
Community Culture in Bojonegoro 
Towards Environmental Sustainability in 
Rural Area. Journal of Civil Engineering, 
Planning and Design. https://doi.
org/10.31284/j.jcepd.2022.v1i1.3051.

Armawi, A., 2019. Nasionalisme dan Dinamika 
Ketahanan Nasional. Yogyakarta: 
Gadjah Mada University Press.

Armawi, A., Danugroho, A., Apriliyanti, K. 
and Asrofi, A., 2022. Smart Environment 



146

Jurnal Ketahanan Nasional, Vol. 31, No. 2, Agustus 2025: 133-148

Program ’ s Traffic Management to 
Achieve Semarang City Resilience. 
Journal of Governance and Public 
Policy.

Bourdieu, P., 1986. The Forms of Capital. New 
York: Greenwood Press.

Braun, V. and Clarke, V., 2019. Reflecting on 
reflexive thematic analysis. Qualitative 
Research in Sport,  Exercise and 
Health. https://doi.org/10.1080/215967
6X.2019.1628806.

Cowden, S. and Singh, G., 2017. Community 
c o h e s i o n ,  c o m m u n i t a r i a n i s m 
a n d  n e o l i b e r a l i s m .  C r i t i c a l 
S o c i a l  P o l i c y .  h t t p s : / / d o i .
org/10.1177/0261018316670252.

Creswell, J.W., 2016. Research Design, 
Pendeka tan  Metode  Kual i ta t i f , 
Kuantitaif, dan Campuran. 4th ed. 
Yogyakarta: Pustaka Belajar.

Danugroho, A., 2020. Eksistensi Tradisi 
M a s y a r a k a t  S a m i n  K a b u p a t e n 
Bojonegoro di Era Modern. SINDANG: 
Jurnal Pendidikan Sejarah dan Kajian 
Sejarah, 2(1), pp.1–7. https://doi.
org/10.31540/sindang.v2i1.289.

Danugroho, A., 2022a. Komodifikasi dan 
Penguatan Ketahanan Budaya: Studi 
Pada Tradisi Tumpeng Sewu di Desa 
Kemiren, Kabupaten Banyuwangi. 
Salus Cultura: Jurnal Pembangunan 
Manusia dan Kebudayaan, [online] 2(2), 
pp.92–104. https://doi.org/10.55480/
saluscultura.v2i2.63.

Danugroho,  A.,  2022b.  Mengartikan 
Ketahanan Nasional. [online] Surabaya: 
Pustaka Aksara.

Danugroho, A., 2022c. Threats To Food 
Security in The Food and Energi Barn 
Area: Agricultural Land Function Change 
in Bojonegoro Regency. ARISTO, 

[online] 10(2), pp.218–231. https://doi.
org/10.24269/ars.v10i2.5056.

Danugroho, A. and Yusfira, F., 2023. 
Management Policy for Oil and Gas Sector 
of Bojonegoro Regency Government 
in Kang Yoto Era. TRANSFORMASI: 
Jurnal Manajemen Pemerintahan. 
https://doi.org/10.33701/jtp.v15i1.2510.

Darmawan, K.Z., 2008. Penelitian Etnografi 
Komunikas i :  Tipe  dan  Metode . 
Mediator: Jurnal Komunikasi. https://
doi.org/10.29313/mediator.v9i1.1142.

Dewi, M.S.R., 2022. Communication and 
Subculture Identity: A Case Study 
of Transgender Students at a Waria 
(Transgender) Boarding School Al 
Fatah Yogyakarta. Asian Journal of 
Media and Communication. https://doi.
org/10.20885/asjmc.vol6.iss2.art4.

Fitriasari, P.D., Hamsyah, M.I. and Danugroho, 
A., 2023. Apropriasi Seni Musik Gugah 
Sahur: Studi Kasus Tongklek Tuban dan 
Tong-Tong Madura. Resital:Jurnal Seni 
Pertunjukan. https://doi.org/10.24821/
resital.v24i1.8410.

Geertz, C., 2017. Agama Jawa: Abangan, 
Santri, Priyayi Dalam Kebudayaan 
Jawa. Depok: Komunitas Bambu.

Herdiana, A., 2022. Pengelolaan Aktivitas Media 
Sosial Pondok Pesantren. Jurnal El-Hamra: 
Kependidikan dan Kemasyarakatan.

Ibrahim Adnan and Dudi Iskandar, 2020. 
Studi Netnografi Belajar Membuat 
Podcast Pada Komunitas The Podcasters 
Di Media Social Discord. Jurnal 
Syntax Transformation. https://doi.
org/10.46799/jst.v1i9.151.

Irawan, D., 2018. Studi Etnografi Komunikasi 
pada Organisasi Persatuan Islam. 
Communicatus: Jurnal Ilmu komunikasi. 
https://doi.org/10.15575/cjik.v2i1.5057.



147

Fatkhurohman Taufik, Maimunah -- Peran Komunikasi Tradisional dalam Memperkuat Ketahanan Masyarakat 
Samin di Kabupaten Bojonegoro, Jawa Timur

Kloos, D. and Ismah, N., 2023. Siting Islamic 
feminism: The Indonesian Congress 
of Women Islamic Scholars and the 
challenge of challenging patriarchal 
authority. History and Anthropology. 
https://doi.org/10.1080/02757206.2023
.2249495.

Kutlu-Abu, N. and Arslan, R., 2023. Evolving 
trend of media literacy research: A 
bibliometric analysis. Journal of 
Media Literacy Education. https://doi.
org/10.23860/JMLE-2023-15-1-7.

Liani, I.F.A., Fadilla, F.A. and Danugroho, 
A., 2021. Asal Muasal Wong Jonegoro: 
Tinjauan Historis Hubungan Wong 
Ka lang  dan  Masyaraka t  Samin 
Bojonegoro. Historia: Jurnal Pendidik 
dan Peneliti Sejarah, [online] 4(2), 
pp.131–142. https://doi.org/10.17509/
historia.v4i2.32751.

Marsudi, M., Sampurno, M.B.T., Wiratmoko, 
C.  and Ratyaningrum, F. ,  2020. 
Kontribusi Desain Komunikasi Visual 
dalam Anti-Hoax System saat Pandemi 
Covid-19 di Indonesia. SALAM: Jurnal 
Sosial dan Budaya Syar-i. https://doi.
org/10.15408/sjsbs.v7i10.15844.

Merton, R.K., 1994. Durkheim’s division of 
labor in society. Sociological Forum. 
https://doi.org/10.1007/BF01507702.

Neilson, J. and Wright, J., 2017. The state and 
food security discourses of Indonesia: 
feeding the bangsa. Geographical 
Research. https://doi.org/10.1111/1745-
5871.12210.

Noor, R.S., Hamzani, A.I., Widyastuti, 
T.V., Kristanto, K. and Fransisco, 
2024. Gender Equality in Indigenous 
Peoples in Indonesia (Challenges and 
Efforts Towards the 2030 Sustainable 
Development Goals). Journal of Law 

and Sustainable Development. https://
doi.org/10.55908/sdgs.v12i1.2173.

Parmadi, B. and Benardin, 2021. Globalization 
Of Tourism Industry Toward Culture 
Of Local Wisdom In The Existance 
Of Pseudo Tradit ional  Art  Case 
Study of the Commodification of 
Bengkulu Traditional Arts. Lekesan: 
Interdisciplinary Journal of Asia Pacific 
Arts. https://doi.org/10.31091/lekesan.
v4i2.1803.

Petrosyan, A., 2019. The Features of 
Political Participation in Conditions 
of Information Society. WISDOM, 
[online] 12(1), pp.101–107. https://doi.
org/10.24234/wisdom.v12i1.238.

Ricklefs, M.C., 1981. A History of Modern 
Since 1200 Fourth Edition. Jakarta: 
Serambi Ilmu Semesta.

Ridaryanthi, M., 2014. Bentuk Budaya Populer 
dan Konstruksi perilaku Konsumen 
Studi terhadap Remaja. Jurnal Visi 
Komunikasi, 13(1), pp.87–104.

Rosyid, M., 2023. Gerakan Adaptasi Politik 
Komunitas Samin di Kudus Jawa 
Tengah. Aceh Anthropological Journal. 
https://doi.org/10.29103/aaj.v7i2.12516.

Saputra, I., 2022. Dampak Masyarakat 5.0 
Terhadap Ketahanan Nasional. AT-
TAWASUL. https://doi.org/10.51192/
ja.v1i2.211.

Schwartz,  R.,  2021. Putnam and the 
Pragmatists. European Journal of 
Pragmatism and American Philosophy. 
https://doi.org/10.4000/ejpap.2502.

Slamet, A., 2019. Identitas Politik Dalam 
Komunikasi Politik Calon Gubernur 
Jawa Barat Tahun 2018. Linimasa: 
Jurnal Ilmu Komunikasi, 2(1).

Spradley, J.P., 2006. Metode Etnografi. 2nd 
ed. Yogyakarta: Tiara Wacana.



148

Jurnal Ketahanan Nasional, Vol. 31, No. 2, Agustus 2025: 133-148

Suparman, N. and Septiadi, M.A., 2021. 
Government Political Communication 
in The Formulation of The Omnibus 
Law Cipta Kerja. Jurnal Penelitian 
Komunikasi.

Usman, A., 2023. Studi Etnografi Komunikasi 
Komunitas Penutur Bahasa Inggris Non-
Native Speakers di Bandung. Jurnal 

Komunikasi. https://doi.org/10.31294/
jkom.v14i1.14786.

Yusrifa, F. and Agus Danugroho, 2022. 
Regional resilience in post-disaster 
recovery efforts of Merapi eruption based 
on local wisdom in Sleman Regency. 
Jurnal Sosiologi Dialektika, 17(2), 
pp.159–171. https://doi.org/10.20473/
jsd.v17i2.2022.159-171.


