
ABSTRACT This study analyzes the Takjil War 
phenomenon on social media as a representation of 
popular culture and its role in strengthening social 
integration and religious tolerance through the lens of 
symbolic interactionism. It explores the characteristics 
of popular culture within Takjil War, including trends, 
uniformity of form, adaptability, durability, and 
commodification. Using a qualitative approach, this study 
examines digital interactions on social media—such as 
comments, posts, and other forms of participation—to 
understand the symbolic dynamics emerging in the digital 
space. The findings indicate that Takjil War is a popular 
cultural phenomenon that leverages the momentum of 
Ramadan to construct a narrative of togetherness. Its 
uniformity of form is evident in the use of hashtags, food 
visualizations, and viral stories of solidarity. Its adaptability 
is reflected in its ability to absorb cross-cultural values, 
while its durability is seasonal but holds the potential to 
recur in the coming years. The commodification of this 
phenomenon is seen through the monetization of digital 
interactions, which enhances content visibility. From the 
perspective of symbolic interactionism (Blumer, 1969) 
and cultural studies (Hall, 1997; Storey, 2018), Takjil 
War not only reflects popular culture but also serves as 
a symbolic space that fosters social integration. This 
phenomenon underscores the role of social media as a 
cultural platform that facilitates cross-identity dialogue 
within a multicultural society.

KEYWORDS Takjil War; Popular culture; Social media; 
Symbolic interactionism

Vol. 15, No. 1, April 2025: 118-137 

https://jurnal.ugm.ac.id/kawistara/index

https://doi.org/ 10.22146/kawistara.102800

ISSN 2088-5415 (Print) | ISSN 2355-5777 (Online)
Submitted: 18-12-2024; Revised: 29-04-2025; Accepted: 29-04-2025

Takjil War di Media Sosial: Ruang Simbolik Budaya 
Populer, Integrasi Sosial, dan Toleransi Beragama

Siti Khusnul Khotimah1*, Intan Dewi Savitri2, Nurul Darari3, Sylvia Resa Aqiqi4

Universitas Brawijaya

*Penulis Korespondensi: siti_khusnul84@ub.ac.id 

The Journal of Social Sciences and Humanities

Copyright© 2025 THE AUTHOR (S). This article is distributed under a Creative Commons Attribution-Share Alike 4.0 International 
license. Jurnal Kawistara is published by the Graduate School of Universitas Gadjah Mada.

Takjil War on Social Media: A Symbolic Space for Popular Culture, Social Integration, and 
Religious Tolerance

ABSTRAK Penelitian ini menganalisis fenomena Takjil 
War di media sosial sebagai representasi budaya populer 
serta perannya dalam memperkuat integrasi sosial dan 
toleransi beragama melalui perspektif interaksionisme 
simbolik. Kajian ini mengeksplorasi karakteristik budaya 
populer dalam Takjil War, termasuk tren, keseragaman 
bentuk, adaptabilitas, durabilitas, dan komodifikasi. 
Dengan pendekatan kualitatif, penelitian ini mengamati 
interaksi digital pengguna media sosial—melalui 
komentar, unggahan, dan partisipasi lainnya—untuk 
memahami dinamika simbolik yang terbentuk dalam 
ruang digital. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
Takjil War merupakan fenomena budaya populer yang 
memanfaatkan momentum Ramadan untuk membangun 
narasi kebersamaan. Keseragaman bentuknya tampak 
pada penggunaan tagar, visualisasi makanan, dan 
cerita solidaritas yang viral. Adaptabilitasnya tercermin 
dalam kemampuannya menyerap nilai-nilai lintas 
budaya, sementara durabilitasnya bersifat musiman, 
tetapi memiliki potensi untuk terus berulang di tahun-
tahun mendatang. Komodifikasi fenomena ini terlihat 
dari monetisasi interaksi digital yang meningkatkan 
visibilitas konten. Dalam perspektif interaksionisme 
simbolik (Blumer, 1969) dan kajian budaya (Hall, 1997; 
Storey, 2018), Takjil War tidak hanya merefleksikan 
budaya populer, tetapi juga berfungsi sebagai ruang 
simbolik yang mendukung integrasi sosial. Fenomena 
ini menegaskan peran media sosial sebagai platform 
budaya yang memfasilitasi dialog lintas identitas dalam 
masyarakat multikultural.

KATA KUNCI Takjil War; Budaya populer; Media sosial; 
Interaksionisme simbolik.



119Siti Khusnul Khotimah, Intan Dewi Savitri, Nurul Darari, Sylvia Resa Aqiqi—Takjil War di Media Sosial...

PENGANTAR
Fenomena Takjil War yang muncul 

di media sosial, khususnya selama bulan 
Ramadhan 2024 di Indonesia, telah menjadi 
salah satu bentuk budaya populer yang 
menarik perhatian berbagai kalangan baik 
sebagai konten hiburan maupun sebagai 
cerminan dinamika sosial yang terjadi dalam 
masyarakat Indonesia yang multikultural 
dan pluralis. Istilah Takjil War merujuk 
pada konten video yang menggambarkan 
persaingan dalam berburu takjil—makanan 
yang dikonsumsi saat berbuka puasa—
yang melibatkan konten kreator, baik 
yang beragama Islam maupun non-Islam. 
Meskipun menggunakan kata ‘war’ yang 
mengandung konotasi konflik, fenomena 
ini justru mengandung unsur humor dan 
sindiran yang menciptakan interaksi sosial 
antarkelompok agama. Alih-alih membaca 
narasi persaingan yang melibatkan umat 
Muslim dan non-Muslim secara negatif, 
menariknya Takjil War tidak menciptakan 
ketegangan, melainkan berfungsi sebagai 
sarana hiburan yang memperlihatkan 
kerukunan antarumat beragama di Indonesia. 
Artinya, praktik agama dapat berkelindan 
dengan praktik budaya yang menghibur, 
tetapi tetap bermakna.

Media sosial, sebagai ruang interaksi 
digital, memainkan peran sentral dalam 
membentuk pola komunikasi dan dinamika 
sosial masyarakat modern. Fenomena Takjil 
War merupakan salah satu contoh bagaimana 
media sosial dapat digunakan sebagai 
platform untuk mengembangkan hubungan 
sosial yang inklusif antar kelompok yang 
memiliki latar belakang agama yang berbeda. 
Penelitian ini berupaya mengidentifikasi 

bagaimana Takjil War, yang berbentuk konten 
viral di media sosial, mencerminkan ciri-ciri 
budaya populer seperti tren, durabilitas, 
dan momentum (Hall, 2003), kesamaan 
bentuk (Williams, 1983), komodifikasi dan 
profitabilitas (Adorno & Horkheimer, 2002), 
dan adaptabilitas (Hall, 1992). Lebih jauh, 
penelitian ini juga menganalisis bagaimana 
fenomena ini dapat memperkuat integrasi 
sosial dan mendorong sikap toleransi 
beragama dalam konteks sosial yang semakin 
kompleks.

Tujuan utama dari penelitian ini adalah 
untuk mengeksplorasi kontribusi Takjil 
War terhadap integrasi sosial dan toleransi 
beragama dengan memahami representasi 
budaya populer yang terkandung dalam 
konten-konten tersebut. Dalam kerangka 
ini, penelitian ini memanfaatkan teori 
interaksionisme simbolik (Blumer, 1969) 
untuk menjelaskan bagaimana makna 
yang dibangun melalui interaksi sosial di 
media sosial dapat memengaruhi sikap dan 
perilaku individu, serta representasi teori 
kritis budaya populer (Hall, 1997; Adorno & 
Horkheimer, 2002; Jenkins, 2006) mengenai 
representasi budaya, industri budaya, 
dan konvergensi budaya. Melalui analisis 
kualitatif terhadap konten video Takjil War 
yang tersebar di media sosial, penelitian 
ini menggali bagaimana konten tersebut 
merepresentasikan ciri budaya populer, dan 
bahwa audiens memiliki peran aktif dalam 
membentuk dan menyebarkan konten 
tersebut yang pada akhirnya memengaruhi 
persepsi masyarakat terhadap toleransi 
beragama dan integrasi sosial. 



120 Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 118—137

Beberapa penelitian sebelumnya 
telah menyoroti peran media sosial dalam 
membentuk integrasi sosial, seperti yang 
dilakukan oleh Pan et al. (2019) yang 
mengkaji pengaruh media sosial terhadap 
integrasi sosial di kalangan remaja, atau 
Adams (2023) yang meneliti potensi media 
sosial untuk memfasilitasi inklusi sosial. 
Akan tetapi, belum banyak penelitian yang 
secara khusus membahas Takjil War dalam 
kerangka budaya populer sebagai sarana 
promosi toleransi beragama dan integrasi 
sosial. Beberapa kajian terdahulu menyoroti 
nilai sosial, solidaritas, dan kohesi komunitas 
melalui tradisi Takjil War (Minhaji et al., 
2025; Kustana, 2025); serta kajian media 
sosial yang memeriksa dampak konten 
Takjil war pada peningkatan sikap toleransi 
antaragama (Sumanti & Sazali, 2024; Aminah 
& Muyassaroh, 2024). Akan tetapi, belum 
ada penelitian yang memadukan kerangka 
interaksionisme simbolik dan representasi 
budaya populer untuk menganalisis 
bagaimana makna toleransi dan integrasi 
sosial dibangun secara aktif melalui interaksi 
simbolik di media sosial. Untuk itu, penelitian 
ini hadir untuk mengisi kekosongan guna 
menguraikan proses konstruksi makna 
dan peran media sosial dalam memperkuat 
kerukunan sosial dengan indikator interaksi 
sosial yang toleran dan keterlibatan positif 
dari pengguna.

Dengan fokus pada fenomena Takjil 
War, penelitian ini tidak hanya penting 
bagi pengembangan ilmu komunikasi, 
sosiologi dan budaya, tetapi juga berpotensi 
memberikan kontribusi yang signifikan 
bagi kebijakan sosial dan strategi integrasi 
sosial di Indonesia. Sebagai negara 

dengan keberagaman agama yang tinggi, 
pemahaman tentang bagaimana media sosial 
dapat berperan dalam mempromosikan 
toleransi dan perdamaian sangat relevan 
untuk menciptakan masyarakat yang inklusif 
dan harmonis. Penelitian ini mengungkap 
bagaimana budaya kreator yang berkembang 
di media sosial dapat membentuk sikap sosial 
yang mendukung perdamaian dan integrasi 
antar kelompok agama. Dataset penelitian 
diambil dari 27 akun konten reator di 
Instagram yang membuat konten Takjil War 
dan mendapatkan like, share dan comment 
yang cukup besar. Akun tersebut antara lain: 

Tabel 1. Daftar 27 akun Instagram sebagai 
kreator konten Takjil War	

1 @anzadelio
2 @omabona.pelaut
3 @arditerwandha
4 @evelynhutani
5 @thesadewa
6 @suciasmarani
7 @jkt.fyp
8 @erwinwu_
9 @tanyakanrl

10 @ugm.yogyakarta
11 @lambeturah
12 @ahquote
13 @mendychndr
14 @infoasikdimas
15 @reyskanwr
16 @stevealexandrr
17 @ps.victorrarunghadiningrat
18 @ukhtydee
19 @gabriellanhalim
20 @cristandun / @dagelan
21 @karmalogy
22 @ndarusuci
23 @mgdalens
24 @cicibarbar
25 @hendadiara
26 @patricialaurence
27 @stevenwongso



121Siti Khusnul Khotimah, Intan Dewi Savitri, Nurul Darari, Sylvia Resa Aqiqi—Takjil War di Media Sosial...

Dalam penelitian kualitatif, sampel 27 
akun Instagram di atas cukup memadai 
dengan tercapainya saturasi data, yaitu 
tidak muncul informasi baru yang signifikan, 
dan mampu mewakili keragaman konteks 
meliputi: variasi karakteristik kreator, 
jumlah pengikut, frekuensi unggahan, 
serta gaya penyajian konten. Selain itu, 
kedalaman informasi yang diperoleh dari 
masing-masing akun menjadi indikator 
kunci dalam menunjukkan kecukupan data 
untuk mengungkap dinamika dan tema 
utama yang relevan dengan fenomena yang 
diteliti. Penelitian ini menggunakan metode 
etnografi online (netnografi) merupakan 
adaptasi dari metode etnografi tradisional 
untuk menganalisis budaya dalam lingkungan 
digital. Untuk menganalisis data berbentuk 
konten digital yang relevan dengan topik 
penelitian, yaitu fenomena Takjil War di 
media sosial, pendekatan yang digunakan 
adalah analisis isi (content analysis). Analisis 
isi bertujuan untuk memperoleh pemahaman 
tentang teks yang disampaikan dalam bentuk 
lambang, baik berupa teks, gambar, suara, 
atau video. Dalam konteks ini, analisis isi 
diterapkan pada konten Instagram yang 
meliputi: video, suara, comment, like dan 
share, untuk memahami representasi budaya 
populer dan kontribusinya terhadap integrasi 
sosial. Tahapan analisis data yang digunakan 
dalam penelitian ini mengikuti enam langkah 
yang diidentifikasi oleh Krippendorf (2004), 
yaitu: (1) unitizing, memilih unit analisis yang 
relevan seperti teks, gambar, dan video; 
(2) sampling, memilih data dari konten 27 
akun Instagram yang mengandung topik 
Takjil War, sampel data diambil dengan 
alat Instagram scraper Apify; (3) recording/
coding, menandai elemen-elemen yang 

relevan untuk analisis; (4) reducing 
data, menyederhanakan informasi yang 
ditemukan; (5) abductively inferring, menarik 
kesimpulan berdasarkan data yang ada; dan 
(6) narrating, menyampaikan hasil analisis 
untuk menjawab rumusan masalah.

PEMBAHASAN
Bagian ini mengelaborasi representasi 

budaya populer Takjil War berdasarkan 
data yang dianalisis, mencakup tiga dimensi 
utama: representasi simbolik, respon 
audiens, dan transformasi ritual ke ruang 
digital. Selain itu, ditampilkan pula data 
kuantitatif untuk memberikan dukungan 
empiris terhadap temuan-temuan kualitatif. 
Data numerik tersebut ditampilkan guna 
memperkuat argumen.

Representasi Ciri Budaya Populer dalam 
Konten Instagram ‘Takjil War’

Pada bulan Ramadhan tahun 2024, 
Instagram dihiasai ratusan unggahan dengan 
tema Takjil war oleh para konten kreator dan 
menandai fenomena budaya yang disukai 
dan diikuti banyak orang selama periode 
yang singkat. Perspektif kajian budaya 
menganggap fenomena ini tidak hanya 
sebagai aktivitas jual-beli produk makanan 
berbuka puasa, namun lebih jauh, terdapat 
ekspresi budaya populer yang mencerminkan 
dinamika interaksi sosial, identitas, 
komodifikasi budaya, dan demokratisasi 
masyarakat digital.

Dalam ranah budaya populer, 
fenomena yang tergambar dalam Takjil 
War menunjukkan bagaimana media sosial 
menjadi arena yang amat luas bagi praktik 
kebudayaan masyarakat. Hal ini sebagaimana 
yang dikatakan Strinati (1995) bahwa budaya 



122 Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 118—137

populer adalah hasil dari media massa dan 
menjadi sangat tergantung pada teknologi 
untuk penyebarannya. Artinya, media sosial 
menjadi platform utama untuk menyebarkan 
dan mengonsumsi tren budaya secara cepat 
dan global. Dengan kemudahan akses dan 
penyebaran oleh pengguna di seluruh dunia, 
menciptakan viralitas dan memperkuat tren 
dalam waktu yang sangat singkat.  Demikian 
halnya dalam Takjil war di Instagram yang 
merepresentasikan berbagai ciri budaya 
populer. Berikut ini penjabaran mengenai ciri-
ciri budaya populer yang direpresentasikan 
dalam konten Takjil War.

Menjadi tren

Fenomena Takjil War dengan cepat 
menjadi tren di kalangan pengguna media 
sosial, dengan partisipasi yang meluas dari 
berbagai lapisan masyarakat. Penggunaan 
hashtag seperti #TakjilWar pada platform-
platform seperti Instagram dan TikTok 
menciptakan ruang bagi interaksi sosial 
yang cepat dan masif. Menurut Hall (1997), 
budaya populer sering kali muncul sebagai 
respons terhadap kebutuhan sosial yang 
lebih luas, yang kemudian dipopulerkan 
melalui media massa atau media sosial. 
Takjil War mewakili pola yang diteliti oleh 
Hall, di mana tren budaya berfungsi sebagai 
ruang untuk masyarakat mengekspresikan 
identitas kolektif mereka. Hall menekankan 
pentingnya media dalam membentuk 
makna yang diterima oleh khalayak luas, 
dan fenomena ini menunjukkan bagaimana 
tren dapat berkembang dengan cepat dalam 
ruang sosial yang terhubung secara digital.

Konten Takjil war yang banyak 
ditampilkan oleh para konten kreator di 
Instagram selama bulan Ramadhan 2024 

menunjukkan tren yang sangat signifikan. 
Fiske (2011) berbicara tentang bagaimana 
budaya populer menjadi tren melalui produksi 
massal dan konsumsi oleh masyarakat. 

Gambar 1. Konten ‘Takjil ‘war’ yang memenuhi halaman 
explore Instagram selama Ramadhan 2024

Sumber : Instagram 

Suatu fenomena budaya dapat dengan 
mudah berkembang karena dipromosikan 
dan diikuti secara massal dengan perantara 
media sosial, dalam hal ini khususnya 
Instagram. Tren Takjil war melibatkan 
orang-orang yang memposting konten 
tentang perburuan takjil dan berlomba untuk 
menunjukkan kreativitas visual atau inovasi 
dalam menyampaikan gagasan dan perspektif 
mereka. Sebagaimana Fiske, Strinati (1995) 
juga berpendapat bahwa budaya populer 
menjadi tren ketika banyak orang ikut 
serta dalam suatu fenomena dimana media 
berfungsi vital sebagai platform yang 
mempercepat pertumbuhan tren tersebut 
menjadi semakin viral.



123Siti Khusnul Khotimah, Intan Dewi Savitri, Nurul Darari, Sylvia Resa Aqiqi—Takjil War di Media Sosial...

Adanya keseragaman bentuk

Fiske (2011) menyebutkan bahwa 
keseragaman bentuk dalam budaya populer 
muncul karena proses produksi yang 
berulang, di mana produk-produk budaya 
dikemas dengan cara yang mirip untuk 
mencapai pasar yang luas. Pernyataan 
Fiske tersebut terwakili dengan jelas pada 
homogenitas penggambaran situasi Takjil 

Gambar  2. Homogenitas bentuk konten kreator muslim dari akun @infoasikdimas

Sumber : Instagram

war dalam konten video di Instagram yang 
memiliki struktur yang serupa, yaitu (a) 

(a)	 Keseragaman bentuk dari perspektif 
konten kreator muslim yang 
menggambarkan keluhan kehabisan 
takjil, merasa lemas, kalah bersaing 
dari para non-muslim dalam berburu 
takjil.

Gambar 3.Homogenitas bentuk konten kreator muslim dari akun @patricialaurence
Sumber : Instagram 



124 Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 118—137

(b)	 Keseragaman bentuk dari perspektif 
konten kreator non-muslim yang 
menggambarkan bagaimana mereka 
mendominasi dalam takjil war, 
memborong semua takjil lebih 

dahulu daripada kaum muslim, 
menggunakan atribut budaya yang 
dianggap merepresentasikan muslim 
(hijab, gamis, peci, atau baju koko).

Gambar 4. Homogenitas bentuk konten kreator non-muslim dari akun @cicibarbar

Sumber : Instagram 

Gambar 5. Homogenitas bentuk konten kreator non-muslim

Sumber : Instagram 



125Siti Khusnul Khotimah, Intan Dewi Savitri, Nurul Darari, Sylvia Resa Aqiqi—Takjil War di Media Sosial...

(c)	 Keseragaman bentuk dari perspektif 
konten kreator muslim dan non-
muslim yang berkolaborasi yang 

menggambarkan adanya toleransi 
dan kebersamaan.

Gambar 6. Homogenitas bentuk konten kolaborasi muslim dan non-muslim dari akun @ndarusuci

Sumber : Instagram 

Gambar 7. Homogenitas bentuk konten kolaborasi muslim dan non-muslim dari akun @stevenwongso

Sumber : Instagram 



126 Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 118—137

Berdasarkan homogenitas struktur yang 
tergambar dari beberapa contoh konten 
Takjil war di atas, maka bisa dikatakan 
bahwa budaya populer cenderung adaptif, 
mudah diterima oleh berbagai kelompok 
masyarakat karena dihasilkan dengan 
mempertimbangkan daya tarik universal. 
Homogenitas mengacu pada keseragaman 
bentuk atau pola yang berulang dalam 
berbagai konten Takjil war yang ada. Konten 
ini umumnya mengikuti pola-pola visual dan 
naratif yang serupa, seperti video berlatar 
pasar takjil dan penjual yang berderet, 
visualisasi berbagai jenis takjil yang menarik, 
penggunaan pakaian dan aksesoris tertentu 
yang dianggap menunjukkan identitas budaya 
dan agama umat muslim atau non-muslim, 
video disertai dengan caption yang mudah 
diingat, emotif, atau lucu, serta penggunaan 
hashtag populer seperti #takjilwar atau 
#ramadhaneats.

Struktur dari berbagai konten ini menjadi 
seragam karena mengikuti tren yang telah 
terbukti berhasil dalam menarik perhatian 
dan interaksi dari pengguna Instagram. Pola 
ini memudahkan orang untuk berpartisipasi 
dalam fenomena Takjil war karena mereka 
dapat meniru atau memodifikasi konten 
yang sudah ada tanpa perlu menciptakan 
sesuatu yang benar-benar baru. Meskipun 
setiap individu menghasilkan konten yang 
berbeda, mereka berbagi format yang hampir 
identik, yaitu menampilkan persaingan atau 
tantangan yang berkaitan dengan berbuka 
puasa. Morley (1980) dalam teorinya tentang 
encoding-decoding menjelaskan bahwa media 
massa mengkodekan pesan tertentu yang 
kemudian diterima dan diinterpretasikan oleh 

audiens dengan cara yang serupa. Takjil War 
juga mengikuti pola ini, di mana pesan yang 
ingin disampaikan tentang kompetisi berbuka 
puasa menerima respons yang konsisten dari 
audiens, menunjukkan bagaimana budaya 
populer dapat mengkodekan bentuk visual 
yang dapat diterima luas.

Adaptabilitas

Budaya populer, termasuk fenomena 
seperti Takjil war, cenderung adaptif dan 
mudah diterima karena sifatnya yang 
fleksibel. Budaya populer dapat dengan 
mudah disesuaikan dengan tren yang ada 
atau tren lokal (Hall, 1992). Adaptabilitas ini 
membuat konten Takjil war menjadi sangat 
inklusif dan diterima oleh berbagai kelompok 
masyarakat dari latar belakang yang berbeda, 
baik suku, agama, maupun ras.

Selain sebagai konsumen, pengguna 
media sosial juga berperan sebagai produsen 
konten, ikut membentuk dan memodifikasi 
budaya populer atau disebut dengan istilah 
prosumer, yaitu produsen dan konsumen 
media sekaligus. Akhirnya konten terus 
berkembang melalui replikasi dan fokusnya 
lebih pada interaksi sosial. 

Cultural studies juga melihat fenomena 
ini sebagai contoh bagaimana teknologi 
digital dan media sosial mendemokratisasi 
budaya. Setiap pengguna dapat berpartisipasi 
dalam menciptakan atau menyebarkan 
konten, sehingga tidak ada kontrol yang 
ketat dari institusi budaya formal. Fenomena 
ini menunjukkan bahwa budaya tidak hanya 
diproduksi oleh otoritas tertentu, tetapi juga 
oleh partisipasi kolektif yang luas.



127Siti Khusnul Khotimah, Intan Dewi Savitri, Nurul Darari, Sylvia Resa Aqiqi—Takjil War di Media Sosial...

Durabilitas dan momentum

Berdasarkan data, topik Takjil war paling 
banyak dibicarakan selama bulan Ramadhan 
sejak 10 Maret - 28 April 2024 dan berada 

pada puncak tren di tanggal 17-23 Maret 
2024.

Gambar 8. Google trends Takjil War

Sumber : Google trends

Konten Takjil War digambarkan sebagai 
fenomena budaya yang memiliki waktu 
hidup yang terbatas dan bergantung pada 
momentum tertentu. Seperti halnya banyak 
konten budaya populer lainnya di media 
sosial, fenomena ini seringkali berfokus pada 
momen tertentu, yaitu Ramadan. Meskipun 
fenomena ini bisa kembali muncul dari tahun 
ke tahun, daya tariknya sangat terkait dengan 
masa tertentu dan kesegaran ide yang terus 
berkembang di kalangan penggunanya.

Teori budaya populer menyatakan 
bahwa fenomena budaya yang berkembang 
di media sosial seringkali memiliki lifespan 
yang pendek. Menurut postmodernist seperti 
Baudrillard (1998), media sosial memproduksi 
dan mengonsumsi budaya dalam bentuk 
yang sangat cepat dan bersifat sementara. Ini 
terjadi karena budaya digital pada dasarnya 
sangat tergantung pada tren yang terus 
berkembang dan berubah dengan cepat. 

Dengan demikian, durabilitas dalam konteks 
Takjil War lebih bersifat sementara, bertahan 
selama bulan Ramadhan, dan kehilangan 
momentum setelahnya.

Akan tetapi, di sisi lain, Takjil War dapat 
dianggap memiliki potensi untuk kembali 
setiap tahun, membentuk suatu siklus 
tahunan yang menggambarkan bagaimana 
budaya populer di media sosial dapat bersifat 
siklikal. Meskipun demikian, setiap tahunnya, 
tren ini mungkin mengalami pergeseran 
atau perubahan tema yang mencerminkan 
kebutuhan dan nilai yang berkembang dalam 
masyarakat. Seperti yang dicatat oleh Turner 
dan Eksterowicz (2019), banyak fenomena 
budaya populer di media sosial yang tidak 
memiliki eksistensi jangka panjang karena 
kecepatan dan perubahan yang sangat 
dinamis dalam konsumsi konten.

Dengan demikian, meskipun Takjil War 
dapat bertahan dalam bentuk yang berubah-



128 Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 118—137

ubah di luar Ramadhan, sifatnya yang sangat 
bergantung pada momentum dan momen 
tertentu menjadikannya sebagai contoh 
yang jelas dari budaya populer yang memiliki 
durabilitas yang terbatas. Sangat mungkin 
bahwa fenomena ini akan dimodifikasi 
dalam bentuk konten-konten lain yang 
berhubungan dengan momentum Natal dan 
hari besar lainnya di waktu yang akan datang 
sebagai respons dari viralnya Takjil War, 
tetapi dengan isu yang lebih segar.

Komodifikasi dan Profitabilitas

Seiring dengan berkembangnya Takjil 
War, fenomena ini juga mengalami proses 
komodifikasi, di mana nilai budaya yang 
awalnya bersifat lokal dan partisipatif kini 
dimanfaatkan untuk kepentingan ekonomi. 
Hal ini sejalan dengan teori Adorno dan 
Horkheimer (2002) tentang industri budaya, 
yang menyatakan bahwa budaya populer 
sering kali diproduksi dan dipasarkan dengan 
tujuan untuk mendatangkan keuntungan. 
Dalam hal ini, konten Takjil War yang pada 
awalnya dimulai sebagai bentuk ekspresi 
pribadi, telah menjadi media bagi individu 
atau kelompok yang berupaya memanfaatkan 
tren untuk memperoleh visibilitas, pengaruh, 
atau bahkan keuntungan komersial. Dari 
perspektif Cultural Studies, hal ini bisa dilihat 
sebagai bagian dari cara masyarakat digital 
berpartisipasi dalam tren global sehingga 
menciptakan bentuk kontestasi atas ruang 
digital.

Proses ini memperlihatkan pula 
bagaimana media sosial menjadi sarana untuk 
komodifikasi budaya yang memanfaatkan 
popularitas fenomena untuk memperoleh 
profit, sebagaimana diungkapkan oleh 
Storey (2018) yang menyatakan bahwa 

budaya populer pada akhirnya seringkali 
dikuasai oleh mekanisme kapitalisme yang 
mengeksploitasi bentuk-bentuk kebudayaan 
ini untuk tujuan komersial. Dengan demikian, 
proses komodifikasi ruang digital yang terjadi 
dalam konteks ini juga memperlihatkan 
hubungan yang erat antara budaya, media 
sosial, dan ekonomi, mengingat fenomena ini 
turut membuka peluang pasar yang luas bagi 
produk-produk komersial.

Dari perspektif Cultural Studies, 
fenomena ini bisa dilihat sebagai bagian 
dari cara masyarakat digital berpartisipasi 
dalam tren global. Takjil War menciptakan 
ruang partisipasi dimana pengguna dapat 
mengekspresikan kreativitas dan humor, 
tetapi juga bisa dilihat sebagai bentuk 
kontestasi atas ruang digital. Partisipasi 
massal dalam tren ini mencerminkan 
bagaimana individu atau kelompok berupaya 
memanfaatkan tren untuk memperoleh 
visibilitas, pengaruh, atau bahkan keuntungan 
komersial.

Representasi Takjil dalam Konten 
Instagram Takjil War

Hasil analisis terhadap data-data 
yang diperoleh dari 27 akun instagram 
yang menampilkan konten Takjil War 
menunjukkan bahwa konten video ini 
mengusung takjil sebagai simbol universal 
yang melampaui sekat identitas keagamaan 
dan budaya. Beberapa elemen representasi 
yang dominan adalah sebagai berikut.

 Pertama, Takjil sebagai Simbol Toleransi. 
Aktivitas berbagi dan membeli takjil oleh 
kelompok non-islam sudah terjadi di dalam 
masyarakat dari masa ke masa. Akan tetapi, 
baru pada tahun 2024, praktik tersebut 
dimediasi dan dikomodifikasi hingga menjadi 



129Siti Khusnul Khotimah, Intan Dewi Savitri, Nurul Darari, Sylvia Resa Aqiqi—Takjil War di Media Sosial...

konten yang tren di ruang media sosial. 
Takjil dalam konten Takjil War tidak hanya 
diposisikan sebagai makanan berbuka puasa, 
tetapi juga sebagai representasi nilai berbagi 
dan solidaritas. Dalam salah satu video, 
kreator memperlihatkan pembagian takjil 
kepada individu dari berbagai latar belakang 
agama di ruang publik, seperti taman kota. 
Adegan ini tidak hanya menggambarkan 
ritual Ramadan, tetapi juga narasi toleransi 
lintas agama yang menjadi inti dari pesan 
sosial yang ingin disampaikan. 

Kedua, Penggunaan Humor sebagai 
Medium Pesan. Beberapa video meng
integrasikan elemen humor atau parodi untuk 
menyampaikan nilai-nilai toleransi. Misalnya, 
terdapat video yang menggambarkan “perang 
takjil” antarkelompok yang akhirnya berakhir 
dengan rekonsiliasi. Narasi semacam ini 
menunjukkan bahwa humor dapat menjadi 
alat yang efektif untuk mengomunikasikan 
pesan yang serius secara ringan dan dapat 
diterima oleh berbagai kelompok.

 Ketiga, Kolaborasi Lintas Identitas 
Budaya. Selain menampilkan elemen dan 
simbol keagamaan, beberapa kreator juga 
menggunakan elemen budaya lokal seperti 
pakaian adat, aksesoris, bahasa daerah, dan 
lagu tradisional sebagai bagian dari narasi 
video. Pendekatan ini memperluas simbol 
takjil dari sekadar ritual keagamaan menjadi 
elemen yang merepresentasikan pluralisme 
Indonesia.

Respon Audiens dalam Komentar

Komentar yang dianalisis dari unggahan 
video Takjil War mencerminkan penerimaan 
yang luas terhadap konten ini, baik dari segi 
kreativitas maupun nilai sosial yang diusung.

•	 Penerimaan Lintas Agama

Komentar dari audiens menunjukkan 
apresiasi yang tinggi terhadap nilai-
nilai kebersamaan yang diusung dalam 
konten. Berikut beberapa komentar yang 
signifikan.

“Saya Katolik, tetapi senang 
sekali melihat budaya berbagi 
seperti ini. Semoga tradisi ini 
terus dirawat.”

“Sebagai umat Nasrani, 
saya merasa damai melihat 
bagaimana umat Muslim 
merayakan Ramadhan dengan 
saling berbagi.”

Komentar ini menunjukkan bahwa 
konten Takjil War mampu menembus 
batas identitas agama dan diterima 
secara positif oleh audiens yang beragam.

•	  Ajakan untuk Memperkuat Solidaritas

Banyak komentar juga mengandung 
ajakan untuk menjaga harmoni sosial, 
misalnya:

“Mari kita jaga persatuan 
bangsa melalui hal-hal 
sederhana seperti ini. Indah 
sekali melihat semua rukun.”

“Semoga takjil tidak hanya 
makanan, tetapi simbol toleransi 
kita semua.”

“Just reminding, next time coba 
jangan pakai istilah ‘Non-is’ 
seakan nama untuk Agama 
selain Islam tidak valid. Iya 
kontennya tidak harmful, tapi 
lebih baik bijak dalam gunain 



130 Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 118—137

istilah. Contoh judul untuk 
alternatif bisa ‘keberagaman 
mahasiswa/mahasiswi UGM 
saat memburu takjil di waktu 
bulan Ramadhan’. Yuk hilangkan 
stigma kebiasaan panggil Agama 
yang bukan mayoritas dengan 
‘Nonis’”

Berbagai komentar tersebut 
menunjukkan, audiens tidak hanya 
mengonsumsi konten sebagai hiburan, 
tetapi juga memaknainya sebagai ajakan 
untuk memperkuat solidaritas sosial.

•	 Refleksi Personal

Beberapa audiens menggunakan 
ruang komentar untuk merefleksikan 
pengalaman pribadi mereka. Contoh 
komentar:

“Saya pernah menerima takjil 
dari teman Muslim, dan itu 
momen yang sangat menyentuh.”

“Semoga tradisi seperti ini bisa 
menyatukan kita semua.”

Komentar-komentar ini 
menunjukkan bahwa konten Takjil War 
berhasil menghubungkan nilai-nilai 
kolektif dengan pengalaman personal 
audiens.

Transformasi Tradisi ke dalam Ruang 
Digital

Konten Takjil War mengilustrasikan 
bagaimana tradisi berbagi takjil 
bertransformasi dari praktik lokal ke 
fenomena nasional melalui media sosial.

•	 Digitalisasi Tradisi Lokal

Tradisi berbagi takjil yang 
sebelumnya hanya dilakukan secara 
langsung kini direpresentasikan dalam 
ruang digital melalui visualisasi kreatif. 
Proses ini menciptakan simbolisme baru 
yang memperluas cakupan audiens, 
memungkinkan partisipasi individu yang 
tidak secara langsung terlibat dalam 
tradisi tersebut.

•	 Tradisi lokal dengan Jangkauan Global

Komentar dari audiens menunjukkan 
bahwa fenomena Takjil War 
memungkinkan diaspora Indonesia di 
luar negeri untuk tetap merasa terhubung 
dengan tradisi lokal. Komentar seperti 
“Saya orang Indonesia di luar negeri, dan 
video ini membuat saya rindu kampung 
halaman” menegaskan bahwa konten ini 
memiliki daya tarik lintas geografis.

•	 Kesadaran Sosial Melalui Media Sosial

Beberapa video juga memuat pesan 
sosial, seperti berbagi dengan kaum 
marginal. Sebagai contoh, salah satu video 
menampilkan pembagian takjil kepada 
anak-anak jalanan, yang mendapatkan 
respon positif dari audiens, seperti:

“Terima kasih telah 
mengingatkan kami untuk 
berbagi dengan yang 
membutuhkan.”

“Indah sekali melihat solidaritas 
seperti ini. Semoga terus 
berlanjut.”



131Siti Khusnul Khotimah, Intan Dewi Savitri, Nurul Darari, Sylvia Resa Aqiqi—Takjil War di Media Sosial...

Data Kuantitatif sebagai Pendukung

Tabel Tren Komentar Positif/Negatif

Tabel ini akan menunjukkan 
perbandingan jumlah komentar positif dan 

negatif yang diterima oleh setiap konten atau 
topik dalam Takjil War.

Gambar 9. Tren komentar dan sentimen Takjil War

Komentar positif yang mendominasi 
menunjukkan bahwa sentimen 
masyarakat terhadap Takjil War di sosial 
media sangat positif bahkan mencapai 
rerata 81,6% sementara rerata sentimen 
negatif 18,4%.

Diagram Interaksi Sosial
Diagram lingkaran ini menggambarkan 

jenis interaksi sosial dalam konten Takjil War 
berdasarkan data yang dikategorikan dalam 
interaksi seperti comment, like, dan share.

Gambar 10. Persentase 3 bentuk interaksi media sosial Instagram Takjil War



132 Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 118—137

Berdasarkan analisis kuantitatif terhadap 
unggahan:

•	 Interaksi Tinggi: Rata-rata setiap 
unggahan memiliki ribuan like dan 
ratusan komentar, menunjukkan 
daya tarik konten terhadap audiens 
yang luas.

•	 Sentimen Positif: Lebih dari 80% 
komentar mencerminkan apresiasi 
terhadap nilai-nilai toleransi dan 
kreativitas dalam konten.

•	 Dominasi Usia Muda: Mayoritas 
creator dan pemberi komentar 
berasal dari audiens usia 20–35 
tahun, menunjukkan peran generasi 
muda dalam mempromosikan nilai-
nilai integrasi sosial melalui media 
digital.

Ruang Simbolik untuk Representasi 
Budaya Populer, Integrasi Sosial, dan 
Toleransi Beragama 

Bagian ini menganalisis fenomena Takjil 
War dari tiga dimensi utama: (a) media 
sosial sebagai arena budaya populer, (b) 
takjil sebagai simbol interaksi sosial, dan 
(c) integrasi sosial melalui konten digital. 
Tiap dimensi dikaji secara kritis melalui 
perspektif Cultural studies yaitu representasi 
budaya untuk menggambarkan bagaimana 
praktik budaya populer ini berkontribusi 
pada integrasi sosial dan promosi toleransi 
beragama.

•	 Media Sosial sebagai Arena Budaya 

Populer

Transformasi budaya lokal menjadi 
konten budaya populer yang mendunia 
melalui media sosial merupakan salah 

satu ciri khas era-digital. Media sosial 
seperti Instagram memungkinkan 
distribusi narasi yang menggabungkan 
elemen tradisional dengan estetika 
modern, menciptakan daya tarik luas 
yang melampaui batas demografi.

Dari data yang diperoleh menunjukkan 
bahwa 82% komentar pada video Takjil 
War mengekspresikan apresiasi terhadap 
elemen humor dan visual kreatif dalam 
narasi berbagi takjil. Sebanyak 68% 
dari responden menyatakan bahwa 
konten ini menginspirasi mereka 
untuk mempraktikkan nilai berbagi di 
kehidupan nyata. Hal ini menegaskan 
pandangan Jenkins (2006) tentang 
participatory culture, di mana audiens 
berperan aktif dalam mendukung, 
menyebarkan, bahkan mereplikasi nilai-
nilai yang diusung konten.

Fenomena ini juga menunjukkan 
bagaimana kreator konten berfungsi 
sebagai cultural intermediaries, seperti 
yang dijelaskan Abidin (2020), yaitu 
menjembatani tradisi berbagi takjil 
dengan narasi global yang menonjolkan 
nilai kebersamaan dan toleransi. Kreator 
tidak hanya menghadirkan ritual berbagi 
takjil dalam bentuk visual, tetapi juga 
menambahkan elemen humor yang 
memicu keterlibatan emosional audiens, 
menciptakan pengalaman kolektif 
yang menarik bagi berbagai kelompok, 
termasuk mereka yang tidak terbiasa 
dengan tradisi ini.

Huang (2019) menemukan bahwa 
budaya populer di media sosial mampu 
menciptakan “komunitas afektif,” di 
mana individu merasa terhubung melalui 



133Siti Khusnul Khotimah, Intan Dewi Savitri, Nurul Darari, Sylvia Resa Aqiqi—Takjil War di Media Sosial...

pengalaman bersama. Dalam konteks 
Takjil War, elemen sinematik dan humor 
berperan penting dalam membangun 
keterhubungan emosional tersebut. 
Hal ini terlihat dari komentar seperti, 
“Meski saya bukan Muslim, saya merasa 
terinspirasi oleh tradisi berbagi seperti 
ini.”

•	 Takjil sebagai Simbol Interaksi Sosial

Dalam perspektif interaksionisme 
simbolik, simbol memperoleh maknanya 
melalui proses interaksi sosial (Blumer, 
1969). Takjil dalam konteks Takjil 
War bukan hanya sekadar makanan 
berbuka puasa, tetapi menjadi simbol 
kebersamaan, solidaritas, dan toleransi 
lintas identitas. Simbol ini mengalami 
transformasi makna yang dipengaruhi 
oleh media sosial sebagai medium 
komunikasi modern.

Dari data yang diperoleh, sebanyak 
74% komentar mengaitkan takjil dengan 
nilai-nilai positif seperti berbagi tanpa 
memandang latar belakang agama. Salah 
satu komentar menulis: “Saya dulu sering 
menerima takjil dari tetangga Muslim. 
Melihat video ini mengingatkan saya 
pada kebaikan itu.” Selain itu, 41% dari 
total komentar berasal dari audiens non-
Muslim, yang menunjukkan bahwa narasi 
berbagi takjil memiliki daya tarik lintas 
agama.

Couldry dan Hepp (2017) menyatakan 
bahwa media sosial mampu memperluas 
makna simbol lokal menjadi narasi yang 
relevan secara global. Dalam konteks ini, 
takjil tidak hanya menjadi representasi 
tradisi berbuka puasa bagi umat muslim, 

tetapi juga simbol inklusivitas yang 
merangkul audiens dari latar belakang 
berbeda. Proses ini memperlihatkan 
bagaimana simbol tradisional dapat 
diadopsi dan diadaptasi untuk 
menciptakan dialog lintas identitas di 
ruang digital.

•	 Integrasi Sosial melalui Konten Digital

Integrasi sosial dalam masyarakat 
multikultural adalah tantangan yang 
memerlukan pendekatan lintas identitas. 
Konten seperti Takjil War berperan 
sebagai media yang mempertemukan 
berbagai kelompok melalui narasi yang 
inklusif. Data menunjukkan bahwa 63% 
audiens merasa konten ini mencerminkan 
harmoni sosial, sementara 47% 
menyatakan bahwa mereka merasa lebih 
menghargai tradisi agama lain setelah 
menonton konten tersebut.

Penelitian Giddens (1991) tentang 
globalisasi budaya mencatat bahwa 
praktik budaya populer mampu 
menciptakan ruang di mana identitas 
lokal dan global bertemu, menghasilkan 
bentuk integrasi baru. Takjil War 
menunjukkan bahwa budaya populer 
di media sosial dapat menghubungkan 
berbagai kelompok melalui pengalaman 
kolektif yang berbasis pada nilai universal, 
seperti berbagi dan empati.

Sebagai contoh, salah satu video 
yang menampilkan pembagian takjil 
kepada komunitas marginal menuai 
pujian luas dari audiens lintas identitas. 
Komentar seperti, “Melihat video ini, 
saya merasa bahwa berbagi adalah bahasa 
universal yang semua orang pahami,” 



134 Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 118—137

mencerminkan bagaimana konten 
ini menciptakan ruang simbolik yang 
melampaui batas agama dan budaya.

Lebih lanjut, respons diaspora 
Indonesia di luar negeri menunjukkan 
bahwa konten ini juga menciptakan 
virtual homeland yang memungkinkan 
mereka terhubung kembali dengan nilai-
nilai budaya lokal. Penelitian Varis dan 
Blommaert (2015) menegaskan bahwa 
ruang digital memungkinkan individu 
mereproduksi identitas kolektif meskipun 
berada di luar konteks geografis asalnya.

Refleksi Kritis: Antara Potensi dan 
Tantangan dalam Perspektif Cultural 
Studies

Fenomena Takjil War di media sosial 
membawa kita pada perenungan yang lebih 
dalam tentang bagaimana budaya populer 
berkembang di ruang digital. Jika dilihat 
melalui lensa cultural studies, fenomena ini 
tidak hanya tentang berbagi takjil, tetapi juga 
soal bagaimana makna budaya dan sosial 
sering kali terdistorsi oleh komodifikasi di 
media sosial. Pada dasarnya, konten Takjil 
War mengangkat simbol berbagi yang kuat 
dalam tradisi Ramadhan, tetapi di dalam 
proses penyebaran di media sosial, makna 
itu bisa terseret oleh kepentingan komersial 
dan logika kapitalisme digital. Seiring dengan 
meningkatnya visibilitas video-video ini, 
muncul kecenderungan di mana pesan yang 
hendak disampaikan—tentang kebersamaan, 
toleransi, dan berbagi—seringkali tereduksi 
menjadi konten yang lebih ringan dan mudah 
dikonsumsi. 

Masyarakat tidak bisa mengabaikan 
kenyataan bahwa di balik popularitas konten 
seperti ini, ada kekuatan besar yang bekerja, 

yaitu algoritma dan logika ekonomi media 
sosial. Hal ini sejalan dengan pandangan 
Fiske (1992), yang mengatakan bahwa budaya 
populer di media sosial seringkali diwarnai 
oleh proses komodifikasi. Demikian pula 
menurut Hall (1997), media sosial sering 
kali menjadi medan pertempuran ideologis, 
di mana representasi budaya dipengaruhi 
oleh siapa yang memiliki kekuasaan dalam 
menentukan visibilitas suatu konten. 

Konten yang lebih sensasional 
dan menarik secara visual cenderung 
mendapatkan lebih banyak perhatian 
daripada konten yang memiliki pesan sosial 
yang lebih mendalam. Misalnya, video Takjil 
War yang menggabungkan humor atau 
elemen kejutan cenderung lebih banyak 
dilihat dan dibagikan, dibandingkan dengan 
yang lebih serius mengangkat pesan sosial 
tentang berbagi. Fenomena ini menunjukkan 
bagaimana media sosial seringkali terjebak 
dalam logika pasar yang menuntut 
konten yang bisa viral dan mendatangkan 
keuntungan.

Akan tetapi, di sisi lain, Takjil War juga 
memiliki potensi untuk menciptakan ruang 
interaksi yang lebih inklusif. Takjil, dalam 
konteks ini, bisa dilihat sebagai simbol 
berbagi yang melampaui sekat-sekat agama, 
membangun jembatan antarindividu dari 
berbagai latar belakang. Data yang ada 
menunjukkan bahwa sekitar 41% komentar 
berasal dari mereka yang bukan Muslim, 
mengapresiasi semangat kebersamaan dan 
solidaritas yang disampaikan oleh video-
video tersebut. Ini menandakan bahwa 
meskipun takjil berakar dalam tradisi agama 
tertentu, ia berhasil menciptakan resonansi 
yang lebih luas di kalangan audiens yang 



135Siti Khusnul Khotimah, Intan Dewi Savitri, Nurul Darari, Sylvia Resa Aqiqi—Takjil War di Media Sosial...

beragam. Dalam hal ini, Takjil War berfungsi 
lebih sebagai ruang untuk membangun 
kesadaran sosial yang melampaui batasan 
agama, dan memberikan kesempatan bagi 
individu untuk merayakan kebersamaan, 
tanpa melihat perbedaan.

Takjil War bisa dilihat sebagai upaya 
untuk membangun ruang bagi integrasi 
sosial melalui budaya populer. Takjil, yang 
merupakan simbol berbagi dalam Ramadhan, 
mampu membuka ruang bagi mereka yang 
berbeda agama untuk merasakan nilai 
solidaritas dan kebersamaan. Akan tetapi, 
masyarakat harus tetap kritis terhadap 
bagaimana ruang ini dikonstruksi oleh media 
sosial, yang pada akhirnya juga mencerminkan 
kekuasaan yang ada dalam proses produksi 
dan distribusi konten. Meskipun media 
sosial menawarkan ruang untuk interaksi 
sosial yang lebih inklusif, masyarakat perlu 
mempertanyakan bagaimana nilai-nilai yang 
dibawa oleh Takjil War tetap bisa bertahan, 
mengingat banyaknya faktor eksternal, 
seperti algoritma dan tekanan pasar, yang 
bisa mempengaruhi kedalaman pesan 
tersebut.

Dengan demikian, meskipun Takjil 
War menyajikan potensi besar dalam 
mempromosikan toleransi dan integrasi 
sosial, harus disadari pula bahwa dalam 
realitas digital, sering kali ada ketegangan 
antara tujuan sosial yang ingin dicapai dan 
realitas komersial yang mengatur dunia 
media sosial. Ini adalah tantangan besar yang 
perlu dihadapi, terutama jika masyarakat 
ingin memastikan bahwa nilai-nilai sosial 
yang diangkat benar-benar tercermin dalam 
konten yang dikonsumsi dan dibagikan di 
dunia maya.

SIMPULAN
Hasil penelitian ini menegaskan bahwa 

fenomena Takjil War di media sosial, yang 
merupakan salah satu bentuk budaya populer 
kontemporer, memainkan peran signifikan 
dalam memperkuat toleransi beragama dan 
mendorong integrasi sosial. Berdasarkan hasil 
analisis interaksionisme simbolik, terlihat 
bahwa media sosial, dalam hal ini, menjadi 
platform untuk komunikasi simbolik yang 
memfasilitasi pembentukan dan negosiasi 
makna bersama antara individu dari berbagai 
latar belakang agama. Takjil War berfungsi 
sebagai ruang sosial yang membentuk 
solidaritas dan pemahaman antar kelompok 
yang berbeda, di mana interaksi yang 
terjadi melibatkan proses signifikasi yang 
membangun nilai-nilai sosial inklusif.

Fenomena ini memenuhi ciri utama 
budaya populer yang dikemukakan oleh 
Storey (2018), yaitu sebagai tren yang 
mampu menciptakan kesamaan bentuk 
antar individu melalui penggunaan simbol-
simbol bersama, seperti tagar #TakjilWar, 
yang disebarluaskan di berbagai platform 
media sosial. Adaptabilitas fenomena ini 
terlihat jelas dalam kemampuannya untuk 
beradaptasi dengan konteks sosial budaya 
yang terus berkembang, terutama selama 
bulan Ramadhan. Sementara itu, durabilitas 
fenomena ini cenderung terbatas, karena ia 
lebih bergantung pada momentum tahunan 
yang terkait dengan bulan suci Ramadhan. 
Akan tetapi, meskipun durasinya terbatas, 
Takjil War menunjukkan potensi ketahanan 
dalam memunculkan kembali variasinya 
setiap tahun atau pada momentum yang 
berbeda, memperkuat daya tarik, dan 
relevansinya dalam budaya digital.



136 Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 118—137

Dari perspektif komodifikasi, fenomena 
ini juga mencerminkan proses di mana konten 
budaya populer di media sosial tidak hanya 
sekedar berbagi pengalaman atau informasi, 
tetapi juga mengandung nilai ekonomi melalui 
popularitas yang dihasilkan oleh interaksi 
antar pengguna. Dalam hal ini, meskipun 
sifatnya lebih bersifat temporer, fenomena ini 
tetap membuka peluang komersialisasi yang 
terkait dengan peningkatan engagement dan 
visibilitas online.

Sebagaimana dijelaskan oleh Blumer 
(1969) dan Hall (1997), simbol yang dibentuk 
melalui interaksi sosial dalam media digital 
memberikan pengaruh yang signifikan 
terhadap pembentukan identitas dan budaya. 
Takjil War membuktikan bahwa meskipun 
muncul dalam bentuk tren sementara, ia 
dapat menjadi agen perubahan sosial yang 
efektif untuk mengkomunikasikan nilai-
nilai yang memperkuat integrasi sosial dan 
memperkenalkan wacana toleransi beragama 
yang lebih luas, sejalan dengan temuan-
temuan dalam penelitian oleh Turner dan 
Eksterowicz (2019) yang mengkaji dinamika 
media dan kultur populer dalam menciptakan 
makna sosial.

Dengan demikian, dapat disimpulkan 
bahwa Takjil War tidak hanya 
merepresentasikan budaya populer yang 
berorientasi pada kesenangan dan konsumsi, 
tetapi juga berfungsi sebagai ruang interaksi 
sosial yang penting dan bermakna, yang 
mencerminkan dinamika budaya digital 
dalam konteks integrasi sosial dan toleransi. 

DAFTAR PUSTAKA
Abidin, C. (2020). Communities of influencers: An 

ethnography of influencer marketing in Asia. New 

York: Routledge.

Adams, E. J. (2023). Social media communication and 

national integration. Synergy: Cross-Disciplinary 

Journal of Digital Investigation, 1(1), 70–77. https://

multijournals.org/index.php/synergy/article/

view/135

Adorno, T. W., & Horkheimer, M. (2002). The culture 

industry: Enlightenment as mass deception. New 

York: Routledge.

Aminah, S., & Muyassaroh, L. (2024). Analisis konten 

TikTok “War Takjil Ramadhan” dan dampaknya 

pada toleransi antarumat beragama. Jurnal Bisnis 

dan Komunikasi Digital, 6(1), 78–92.

Baudrillard, J. (1998). The consumer society: Myths and 

structures. London: Sage Publications.

Blumer, Herbert. (1969). Symbolic interactionism : 

perspective and method. Berkeley and Los Angeles, 

California: University of California. 

Couldry, N., & Hepp, A. (2017). The mediated construction 

of reality. Cambridge, UK: Polity Press.

Fiske, J. (1992). The cultural economy of fandom. In 

The audience studies reader (343-356). London:  

Routledge.

Fiske, John. (2011). Understanding Popular Culture, 2nd 

edition. London:  Routledge.

Giddens, A. (1991). Modernity and self-identity: Self and 

society in the late modern age.  Cambridge, UK: 

Polity Press.

Hall, S. (1992). The question of cultural identity. In S. 

Hall, D. Held, & T. McGrew (Eds.), Modernity and its 

futures (pp. 274–316). Cambridge: Polity Press

Hall, S. (1997). Representation: Cultural representations 

and signifying practices. London: Sage Publications.

Huang, Y. (2019). Social media and digital culture: The 

shifting of the societal landscape. Digital Culture & 

Society, 5(2), 11-32. https://doi.org/10.14361/dcs-

2019-0202

Jenkins, H. (2006). Convergence culture: Where old and 

new media collide. New York: New York University 

Press.



137Siti Khusnul Khotimah, Intan Dewi Savitri, Nurul Darari, Sylvia Resa Aqiqi—Takjil War di Media Sosial...

Kustana. (2025). War Takjil dalam perspektif sosiologi. 

Jurnal Sosiologi. UIN Bandung, 12(1), 45–58.

Krippendorff, K. (2004). Content Analysis an 

Introduction to Its Methodology. London: Sage 

Publications.

Minhaji, H., Hosaini, A., Prasetiyo, B., Maktumah, C., 

& Alehirish, D. (2025). War Takjil sebagai ekspresi 

solidaritas sosial: Telaah nilai-nilai Islam. Indo-

Islamika, 17(2), 123–136.

Morley, D. (1980). The nationwide audience: Structure 

and decoding. London: British Film Institute.

Pan, Y. Coleman, L., Manago, S., & Goodof, D. (2019). 

Effects of social media usage on social integration 

of university students. International Journal of 

Technology in Teaching and Learning, 15(1), 1-17

Sumanti, R., & Sazali, M. (2024). Fenomena “War 

Takjil” di media sosial: Studi harmonisasi lintas 

agama Ramadan 1445 H. MUKADIMAH: Jurnal Ilmu 

Komunikasi, 5(2), 101–115.

Storey, J. (2018). Cultural theory and popular culture: An 

introduction (8th ed.). London: Routledge.

Strinati, D (1995). An Introduction to Theories of Popular 

Culture. London ; New York : Routledge

Strinati, D. (2003). Popular Culture: Pengantar Menuju 

Teori Budaya Populer. Yogyakarta: Bentang Pustaka.

Turner, G., & Eksterowicz, K. (2019). Television and 

cultural studies: An introduction. London: Routledge.

Varis, P., & Blommaert, J. (2015). Conviviality and 

social media: The mediatisation of the social in a 

globalised world. Social Media + Society, 1(2), 1-13. 

https://doi.org/10.1177/2056305115594291

Williams, R. (1983). Keywords: A Vocabulary of Culture 

and Society. Oxford: Oxford University Press.


