Rawistara

The Journal of Social Sciences and Humanities

Vol. 15, No. 1, April 2025: 118-137
https://jurnal.ugm.ac.id/kawistara/index
https://doi.org/ 10.22146/kawistara.102800

ISSN 2088-5415 (Print) | ISSN 2355-5777 (Online)
Submitted: 18-12-2024; Revised: 29-04-2025; Accepted: 29-04-2025

Takjil War di Media Sosial: Ruang Simbolik Budaya
Populer, Integrasi Sosial, dan Toleransi Beragama

Takjil War on Social Media: A Symbolic Space for Popular Culture, Social Integration, and

Religious Tolerance

Siti Khusnul Khotimah™, Intan Dewi Savitri?, Nurul Darari®, Sylvia Resa Aqiqi*

Universitas Brawijaya

*Penulis Korespondensi: siti_khusnul84@ub.ac.id

ABSTRACT This study analyzes the Takjil War
phenomenon on social media as a representation of
popular culture and its role in strengthening social
integration and religious tolerance through the lens of
symbolic interactionism. It explores the characteristics
of popular culture within Takjil War, including trends,
uniformity of form, adaptability, durability, and
commodification. Using a qualitative approach, this study
examines digital interactions on social media—such as
comments, posts, and other forms of participation—to
understand the symbolic dynamics emerging in the digital
space. The findings indicate that Takjil War is a popular
cultural phenomenon that leverages the momentum of
Ramadan to construct a narrative of togetherness. Its
uniformity of form is evident in the use of hashtags, food
visualizations, and viral stories of solidarity. Its adaptability
is reflected in its ability to absorb cross-cultural values,
while its durability is seasonal but holds the potential to
recur in the coming years. The commodification of this
phenomenon is seen through the monetization of digital
interactions, which enhances content visibility. From the
perspective of symbolic interactionism (Blumer, 1969)
and cultural studies (Hall, 1997; Storey, 2018), Takjil
War not only reflects popular culture but also serves as
a symbolic space that fosters social integration. This
phenomenon underscores the role of social media as a
cultural platform that facilitates cross-identity dialogue
within a multicultural society.

KEYWORDS Takjil War; Popular culture; Social media;
Symbolic interactionism

ABSTRAK Penelitian ini menganalisis fenomena Takjil
War di media sosial sebagai representasi budaya populer
serta perannya dalam memperkuat integrasi sosial dan
toleransi beragama melalui perspektif interaksionisme
simbolik. Kajian ini mengeksplorasi karakteristik budaya
populer dalam Takjil War, termasuk tren, keseragaman
bentuk, adaptabilitas, durabilitas, dan komodifikasi.
Dengan pendekatan kualitatif, penelitian ini mengamati
interaksi  digital pengguna media sosial—melalui
komentar, unggahan, dan partisipasi lainnya—untuk
memahami dinamika simbolik yang terbentuk dalam
ruang digital. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
Takjil War merupakan fenomena budaya populer yang
memanfaatkan momentum Ramadan untuk membangun
narasi kebersamaan. Keseragaman bentuknya tampak
pada penggunaan tagar, visualisasi makanan, dan
cerita solidaritas yang viral. Adaptabilitasnya tercermin
dalam kemampuannya menyerap nilai-nilai lintas
budaya, sementara durabilitasnya bersifat musiman,
tetapi memiliki potensi untuk terus berulang di tahun-
tahun mendatang. Komodifikasi fenomena ini terlihat
dari monetisasi interaksi digital yang meningkatkan
visibilitas konten. Dalam perspektif interaksionisme
simbolik (Blumer, 1969) dan kajian budaya (Hall, 1997;
Storey, 2018), Takjil War tidak hanya merefleksikan
budaya populer, tetapi juga berfungsi sebagai ruang
simbolik yang mendukung integrasi sosial. Fenomena
ini menegaskan peran media sosial sebagai platform
budaya yang memfasilitasi dialog lintas identitas dalam
masyarakat multikultural.

KATA KUNCI Takjil War; Budaya populer; Media sosial;
Interaksionisme simbolik.

Copyright© 2025 THE AUTHOR (S). This article is distributed under a Creative Commons Attribution-Share Alike 4.0 International
license. Jurnal Kawistara is published by the Graduate School of Universitas Gadjah Mada.



PENGANTAR

Fenomena Takjil War yang muncul
di media sosial, khususnya selama bulan
Ramadhan 2024 di Indonesia, telah menjadi
salah satu bentuk budaya populer yang
menarik perhatian berbagai kalangan baik
sebagai konten hiburan maupun sebagai
cerminan dinamika sosial yang terjadi dalam
masyarakat Indonesia yang multikultural
dan pluralis. Istilah Takjil War merujuk
pada konten video yang menggambarkan
persaingan dalam berburu takjil—makanan
yang dikonsumsi saat berbuka puasa—
baik

yang beragama Islam maupun non-Islam.

yang melibatkan konten kreator,

Meskipun menggunakan kata ‘war’ yang
mengandung konotasi konflik, fenomena
ini justru mengandung unsur humor dan
sindiran yang menciptakan interaksi sosial
antarkelompok agama. Alih-alih membaca
narasi persaingan yang melibatkan umat
Muslim dan non-Muslim secara negatif,
menariknya Takjil War tidak menciptakan
ketegangan, melainkan berfungsi sebagai
sarana hiburan yang memperlihatkan
kerukunan antarumat beragama di Indonesia.
Artinya, praktik agama dapat berkelindan
dengan praktik budaya yang menghibur,

tetapi tetap bermakna.

Media sosial, sebagai ruang interaksi
digital, memainkan peran sentral dalam
membentuk pola komunikasi dan dinamika
sosial masyarakat modern. Fenomena Takjil
War merupakan salah satu contoh bagaimana
media sosial dapat digunakan sebagai
platform untuk mengembangkan hubungan
sosial yang inklusif antar kelompok yang
memiliki latar belakang agama yang berbeda.

Penelitian ini berupaya mengidentifikasi

bagaimana Takjil War, yang berbentuk konten
viral di media sosial, mencerminkan ciri-ciri
budaya populer seperti tren, durabilitas,
dan momentum (Hall, 2003), kesamaan
bentuk (Williams, 1983), komodifikasi dan
profitabilitas (Adorno & Horkheimer, 2002),
dan adaptabilitas (Hall, 1992). Lebih jauh,
penelitian ini juga menganalisis bagaimana
fenomena ini dapat memperkuat integrasi
sosial dan mendorong sikap toleransi
beragama dalam konteks sosial yang semakin

kompleks.

Tujuan utama dari penelitian ini adalah
Takjil
War terhadap integrasi sosial dan toleransi

untuk mengeksplorasi kontribusi
beragama dengan memahami representasi
budaya populer yang terkandung dalam
konten-konten tersebut. Dalam kerangka
memanfaatkan teori
1969)
makna

ini, penelitian ini
interaksionisme simbolik (Blumer,
untuk menjelaskan bagaimana
yang dibangun melalui interaksi sosial di
media sosial dapat memengaruhi sikap dan
perilaku individu, serta representasi teori
kritis budaya populer (Hall, 1997; Adorno &
Horkheimer, 2002; Jenkins, 2006) mengenai
representasi budaya, industri budaya,
dan konvergensi budaya. Melalui analisis
kualitatif terhadap konten video Takjil War
yang tersebar di media sosial, penelitian
ini menggali bagaimana konten tersebut
merepresentasikan ciri budaya populer, dan
bahwa audiens memiliki peran aktif dalam
membentuk dan menyebarkan konten
tersebut yang pada akhirnya memengaruhi
persepsi masyarakat terhadap toleransi

beragama dan integrasi sosial.

Siti Khusnul Khotimabh, Intan Dewi Savitri, Nurul Darari, Sylvia Resa Agiqi—Takjil War di Media Sosial... @



Beberapa penelitian sebelumnya
telah menyoroti peran media sosial dalam
membentuk integrasi sosial, seperti yang
dilakukan oleh Pan et al. (2019) yang
mengkaji pengaruh media sosial terhadap
integrasi sosial di kalangan remaja, atau
Adams (2023) yang meneliti potensi media
sosial untuk memfasilitasi inklusi sosial.
Akan tetapi, belum banyak penelitian yang
secara khusus membahas Takjil War dalam
kerangka budaya populer sebagai sarana
promosi toleransi beragama dan integrasi
sosial. Beberapa kajian terdahulu menyoroti
nilai sosial, solidaritas, dan kohesi komunitas
melalui tradisi Takjil War (Minhaji et al.,
2025; Kustana, 2025); serta kajian media
sosial yang memeriksa dampak konten
Takjil war pada peningkatan sikap toleransi
antaragama (Sumanti & Sazali, 2024; Aminah
& Muyassaroh, 2024). Akan tetapi, belum
ada penelitian yang memadukan kerangka
interaksionisme simbolik dan representasi
budaya populer untuk menganalisis
bagaimana makna toleransi dan integrasi
sosial dibangun secara aktif melalui interaksi
simbolik di media sosial. Untuk itu, penelitian
ini hadir untuk mengisi kekosongan guna
menguraikan proses konstruksi makna
dan peran media sosial dalam memperkuat
kerukunan sosial dengan indikator interaksi
sosial yang toleran dan keterlibatan positif

dari pengguna.

Dengan fokus pada fenomena Takjil
War, penelitian ini tidak hanya penting
bagi ilmu

pengembangan komunikasi,

sosiologi dan budaya, tetapi juga berpotensi

yang
bagi kebijakan sosial dan strategi integrasi

memberikan kontribusi signifikan

sosial di Indonesia. Sebagai

@ Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 118—137

negara

dengan keberagaman agama yang tinggi,
pemahaman tentang bagaimana media sosial
dapat berperan dalam mempromosikan
toleransi dan perdamaian sangat relevan
untuk menciptakan masyarakat yang inklusif
dan harmonis. Penelitian ini mengungkap
bagaimana budaya kreator yang berkembang
di media sosial dapat membentuk sikap sosial
yang mendukung perdamaian dan integrasi
antar kelompok agama. Dataset penelitian
diambil dari 27 akun konten reator di
Instagram yang membuat konten Takjil War
dan mendapatkan like, share dan comment

yang cukup besar. Akun tersebut antara lain:

Tabel 1. Daftar 27 akun Instagram sebagai
kreator konten Takjil War

@anzadelio
@omabona.pelaut
@arditerwandha
@evelynhutani
@thesadewa
@suciasmarani
@jkt.fyp
@erwinwu_
@tanyakanrl
@ugm.yogyakarta
@lambeturah
@ahquote
@mendychndr
@infoasikdimas
@reyskanwr
@stevealexandrr
@ps.victorrarunghadiningrat
@ukhtydee
@gabriellanhalim
@cristandun / @dagelan
@karmalogy
@ndarusuci
@mgdalens
@cicibarbar
@hendadiara
@patricialaurence
@stevenwongso

O 00 N o o1 h W N =




Dalam penelitian kualitatif, sampel 27
akun Instagram di atas cukup memadai
dengan tercapainya saturasi data, yaitu
tidak muncul informasi baru yang signifikan,
dan mampu mewakili keragaman konteks
karakteristik  kreator,

meliputi:  variasi

jumlah pengikut, frekuensi unggahan,
serta gaya penyajian konten. Selain itu,
kedalaman informasi yang diperoleh dari
masing-masing akun menjadi indikator
kunci dalam menunjukkan kecukupan data
untuk mengungkap dinamika dan tema
utama yang relevan dengan fenomena yang
diteliti. Penelitian ini menggunakan metode
etnografi online (netnografi) merupakan
adaptasi dari metode etnografi tradisional
untuk menganalisis budaya dalam lingkungan
digital. Untuk menganalisis data berbentuk
konten digital yang relevan dengan topik
penelitian, yaitu fenomena Takjil War di
media sosial, pendekatan yang digunakan
adalah analisis isi (content analysis). Analisis
isi bertujuan untuk memperoleh pemahaman
tentang teks yang disampaikan dalam bentuk
lambang, baik berupa teks, gambar, suara,
atau video. Dalam konteks ini, analisis isi
diterapkan pada konten Instagram yang
meliputi: video, suara, comment, like dan
share, untuk memahami representasi budaya
populer dan kontribusinya terhadap integrasi
sosial. Tahapan analisis data yang digunakan
dalam penelitian ini mengikuti enam langkah
yang diidentifikasi oleh Krippendorf (2004),
yaitu: (1) unitizing, memilih unit analisis yang
relevan seperti teks, gambar, dan video;
(2) sampling, memilih data dari konten 27
akun Instagram yang mengandung topik
Takjil War, sampel data diambil dengan
alat Instagram scraper Apify; (3) recording/
menandai

coding, elemen-elemen yang

relevan  untuk reducing
data, yang

ditemukan; (5) abductively inferring, menarik

analisis;  (4)
menyederhanakan informasi
kesimpulan berdasarkan data yang ada; dan
(6) narrating, menyampaikan hasil analisis

untuk menjawab rumusan masalah.

PEMBAHASAN

Bagian ini mengelaborasi representasi
budaya populer Takjil War berdasarkan
data yang dianalisis, mencakup tiga dimensi
utama: representasi simbolik, respon
audiens, dan transformasi ritual ke ruang
digital. Selain itu, ditampilkan pula data
kuantitatif untuk memberikan dukungan
empiris terhadap temuan-temuan kualitatif.
Data numerik tersebut ditampilkan guna

memperkuat argumen.

Representasi Ciri Budaya Populer dalam
Konten Instagram ‘Takjil War’

Pada bulan Ramadhan tahun 2024,
Instagram dihiasai ratusan unggahan dengan
tema Takjil war oleh para konten kreator dan
menandai fenomena budaya yang disukai
dan diikuti banyak orang selama periode
yang singkat. Perspektif kajian budaya
menganggap fenomena ini tidak hanya
sebagai aktivitas jual-beli produk makanan
berbuka puasa, namun lebih jauh, terdapat
ekspresi budaya populer yang mencerminkan
sosial, identitas,

dinamika interaksi

komodifikasi budaya, dan demokratisasi

masyarakat digital.

Dalam ranah  budaya  populer,
fenomena yang tergambar dalam Takjil
War menunjukkan bagaimana media sosial
menjadi arena yang amat luas bagi praktik
kebudayaan masyarakat. Hal ini sebagaimana

yang dikatakan Strinati (1995) bahwa budaya

Siti Khusnul Khotimabh, Intan Dewi Savitri, Nurul Darari, Sylvia Resa Agiqi—Takjil War di Media Sosial... @



populer adalah hasil dari media massa dan
menjadi sangat tergantung pada teknologi
untuk penyebarannya. Artinya, media sosial
menjadi platform utama untuk menyebarkan
dan mengonsumsi tren budaya secara cepat
dan global. Dengan kemudahan akses dan
penyebaran oleh pengguna di seluruh dunia,
menciptakan viralitas dan memperkuat tren
dalam waktu yang sangat singkat. Demikian
halnya dalam Takjil war di Instagram yang
merepresentasikan berbagai ciri budaya
populer. Berikutini penjabaran mengenai ciri-
ciri budaya populer yang direpresentasikan
dalam konten Takjil War.

Menjadi tren

Fenomena Takjil War dengan cepat
menjadi tren di kalangan pengguna media
sosial, dengan partisipasi yang meluas dari
berbagai lapisan masyarakat. Penggunaan
hashtag seperti #TakjilWar pada platform-
platform seperti Instagram dan TikTok
menciptakan ruang bagi interaksi sosial
yang cepat dan masif. Menurut Hall (1997),
budaya populer sering kali muncul sebagai
respons terhadap kebutuhan sosial yang
lebih luas, yang kemudian dipopulerkan
melalui media massa atau media sosial.
Takjil War mewakili pola yang diteliti oleh
Hall, di mana tren budaya berfungsi sebagai
ruang untuk masyarakat mengekspresikan
identitas kolektif mereka. Hall menekankan
pentingnya media dalam membentuk
makna yang diterima oleh khalayak luas,
dan fenomena ini menunjukkan bagaimana
tren dapat berkembang dengan cepat dalam
ruang sosial yang terhubung secara digital.
Takjil

ditampilkan oleh para konten kreator di

Konten war yang banyak

Instagram selama bulan Ramadhan 2024

@ Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 118—137

menunjukkan tren yang sangat signifikan.
Fiske (2011) berbicara tentang bagaimana
budaya populer menjadi tren melalui produksi

massal dan konsumsi oleh masyarakat.

Gambar 1. Konten ‘Takjil ‘war’ yang memenuhi halaman
explore Instagram selama Ramadhan 2024

Sumber : Instagram

Suatu fenomena budaya dapat dengan
mudah berkembang karena dipromosikan
dan diikuti secara massal dengan perantara
media sosial, dalam hal ini khususnya
Instagram. Tren Takjil war melibatkan
orang-orang yang memposting konten
tentang perburuan takjil dan berlomba untuk
menunjukkan kreativitas visual atau inovasi
dalam menyampaikan gagasan dan perspektif
mereka. Sebagaimana Fiske, Strinati (1995)
juga berpendapat bahwa budaya populer
menjadi tren ketika banyak orang ikut
serta dalam suatu fenomena dimana media
berfungsi vital sebagai platform yang
mempercepat pertumbuhan tren tersebut

menjadi semakin viral.



Adanya keseragaman bentuk
Fiske  (2011)
keseragaman bentuk dalam budaya populer

yang
berulang, di mana produk-produk budaya

menyebutkan  bahwa

muncul karena proses produksi

dikemas dengan cara yang mirip untuk

mencapai pasar yang luas. Pernyataan

Fiske tersebut terwakili dengan jelas pada

homogenitas penggambaran situasi Takjil

war dalam konten video di Instagram yang
memiliki struktur yang serupa, yaitu (a)
(a) Keseragaman bentuk dari perspektif

yang
menggambarkan keluhan kehabisan

konten kreator  muslim
takjil, merasa lemas, kalah bersaing

dari para non-muslim dalam berburu

®

. . e
= Hapema frentd nom mansdme Wk war
akjiljamZ3sore kamd jam 4
cumadapathikmahmyga
' ol ]

J

@

takjil.

imfnasibeliras @ < kusi

Hadded 8w = Badu Mo romadky Poal Ve Bars

infoasikdimas @ () pasanggup aku war di inars e kelen
b by war disini sdubh
¥ Kapten Muctiar Basn sddopan UREL)

Leginedy SinkoasiaSiras Skl Sbikhbey

dhagtiip il Wieekbyiow [ gang plig kasihan shomoskbn @ o

JHERE S
Lk bdlwearn | 7i]

kartikadwae gk iou e bab whak

=

7 1 A0% ik
Qv N
3T 305 mika
a @ TamEahkan kamentar.
Gambar 2. Homogenitas bentuk konten kreator muslim dari akun @infoasikdimas
Sumber : Instagram
! |p--||-lur|--|-|p- bl
Y Mool Med = B iwdu Pl drvonados Taal Vol L
h ,Q} patiricial ourence Man! aage v madykhbaptr, paaia crany
ks o Lagry papn (il wedalals Pab k|ig bemaa
Nigd)lpuied MK piramdchar MaprBsgapuass Vpoy ok udad
Faadihloidin Bpraind iesidia
- yimamwey Listukm agamars ok wage mu cemwsn i o

Qv

SPeB]G R

@ Tamzahkar kEameanksr

imng JEAT] wha B

Lihet balaean 180;

artferg ge Mereas Dok disas e vedamy lemms-lenasmee
228

T ks Rakr

Gambar 3.Homogenitas bentuk konten kreator muslim dari akun @patricialaurence

Sumber : Instagram

Siti Khusnul Khotimabh, Intan Dewi Savitri, Nurul Darari, Sylvia Resa Agiqi—Takjil War di Media Sosial... @



(b) Keseragaman bentuk dari perspektif

konten kreator non-muslim yang

menggambarkan bagaimana mereka

dahulu daripada kaum muslim,
menggunakan atribut budaya yang

dianggap merepresentasikan muslim

mendominasi dalam

memborong semua

takjil
takjil

war,
lebih

(hijab, gamis, peci, atau baju koko).

ciciharfas o [kuri

Flackipd Al = Koo B e rma o Fead Via Thls]

exibarhar info @ di mesic ada takil grats va 1 Tuk kila

e Eriinuy, Bsalabi oo avar syahadaed & ramad;

Cpwana Slakil

Imtanlaedeaby Sezanya balcdl bbb enk yg gahs cirmespd e

o Rale
Lisan biabisw= [Z)

ke RA2CEA Ini Becanida s guys ks
s g (1] 8] !':1-_||I':\'| l.-;\'l:l s [ O] '.1 '.||'I|_'| in -'l:l oo Iy 1':"l.| a3
chan bk iUk ant tasgil yang Smesjc

ruory il serdng e

N N7 ol Piowiow

_____

Qv

B4 auks

@ Tamikahkar kam ar

=

=

Gambar 4. Homogenitas bentuk konten kreator non-muslim dari akun @cicibarbar

Sumber : Instagram

Al faias « it

Heackd pall Al = Fawdin B s wi ki Fomi VEa ERdin)
riwan_arral Waahaf betas gl sereer s belahigg =
m Silja suze  Haslan
Lt halawa= |&
vandys, Bakzh cospley ketaz oule sebalzh o
F1EY ik
1 k lislyes
a' hwir; u|-i|q:,'.i'|' iarn mepmBara vl -
*  Bergesak hunting takil il 6 &

ul. 2 1E] muks  Hslna

QY

THLAT sulia

Gambar 5. Homogenitas bentuk konten kreator non-muslim

Sumber : Instagram

@ Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 118—137




(c) Keseragaman bentuk dari perspektif

konten kreator muslim dan non- dan kebersamaan.
muslim yang berkolaborasi

yang

riclammasi @ s kuti

Hahlod Mad = Fopiu Mo ia Toa] Vi BLi

|® relanusicl @ Semaiie ketat WAR pertakjian isi

=3 (T

,{T! | aMa ofid T mukansa cmg seiam mu 1§ 0

S

na 5364 aubks Sale

Lihat Balawan 12

| _ca kapd irukarrea isamn banget vahill

* ng 12% aukm  Msles

—— Lk eslasan

" rajvmalilrians OF clrorub Lalerar rwlaty bidalar e E'
P2QY

TRLOYG ny

g 7 e
ﬁ {;I Tambahkar kzmentar

Gambar 6. Homogenitas bentuk konten kolaborasi muslim dan non-muslim dari akun @ndarusuci

Sumber : Instagram

| I ‘lJE

o |

S o

. |
i

Gambar 7. Homogenitas bentuk konten kolaborasi muslim dan non-muslim dari akun @stevenwongso

Sumber : Instagram

Qv

aliemn  woaiisa B ¢ Tkt
Ele - masek g i

steven_wongsa @ jangan "emeakan kaum nanis 51

gl |
dnlv@ss Lheng boitu2pa?
nimg 24 e faise
| har halyssn jTIE
ayuu ia2 Syincar vy islan kbn i
ey 15 sk Bakas

Lihei: babassar [146E)

mmifet 11 Bagmrners bacest syahsdsd dsm artimgea

TAEETE fuid

@ Tambahkar kamestar

menggambarkan adanya

toleransi

Siti Khusnul Khotimabh, Intan Dewi Savitri, Nurul Darari, Sylvia Resa Agiqi—Takjil War di Media Sosial... @



Berdasarkan homogenitas struktur yang
tergambar dari beberapa contoh konten
Takjil war di atas, maka bisa dikatakan
bahwa budaya populer cenderung adaptif,
mudah diterima oleh berbagai kelompok
dihasilkan

mempertimbangkan daya tarik universal.

masyarakat karena dengan
Homogenitas mengacu pada keseragaman
bentuk atau pola yang berulang dalam
berbagai konten Takjil war yang ada. Konten
ini umumnya mengikuti pola-pola visual dan
naratif yang serupa, seperti video berlatar
pasar takjil dan penjual yang berderet,
visualisasi berbagai jenis takjil yang menarik,
penggunaan pakaian dan aksesoris tertentu
yang dianggap menunjukkanidentitas budaya
dan agama umat muslim atau non-muslim,
video disertai dengan caption yang mudah
diingat, emotif, atau lucu, serta penggunaan
hashtag populer seperti #takjilwar atau
#ramadhaneats.

Struktur dari berbagai konten ini menjadi
seragam karena mengikuti tren yang telah
terbukti berhasil dalam menarik perhatian
dan interaksi dari pengguna Instagram. Pola
ini memudahkan orang untuk berpartisipasi
dalam fenomena Takjil war karena mereka
dapat meniru atau memodifikasi konten
yang sudah ada tanpa perlu menciptakan
sesuatu yang benar-benar baru. Meskipun
setiap individu menghasilkan konten yang
berbeda, mereka berbagi format yang hampir
identik, yaitu menampilkan persaingan atau
tantangan yang berkaitan dengan berbuka
puasa. Morley (1980) dalam teorinya tentang
encoding-decoding menjelaskan bahwa media
massa mengkodekan pesan tertentu yang

kemudianditerimadandiinterpretasikanoleh

@ Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 118—137

audiens dengan cara yang serupa. Takjil War
juga mengikuti pola ini, di mana pesan yang
ingin disampaikan tentang kompetisi berbuka
puasa menerima respons yang konsisten dari
audiens, menunjukkan bagaimana budaya
populer dapat mengkodekan bentuk visual

yang dapat diterima luas.

Adaptabilitas

Budaya populer, termasuk fenomena
seperti Takjil war, cenderung adaptif dan
mudah diterima karena sifatnya yang
fleksibel. Budaya populer dapat dengan
mudah disesuaikan dengan tren yang ada
atau tren lokal (Hall, 1992). Adaptabilitas ini
membuat konten Takjil war menjadi sangat
inklusif dan diterima oleh berbagai kelompok
masyarakat dari latar belakang yang berbeda,

baik suku, agama, maupun ras.

Selain sebagai konsumen, pengguna
media sosial juga berperan sebagai produsen
konten, ikut membentuk dan memodifikasi
budaya populer atau disebut dengan istilah
prosumer, yaitu produsen dan konsumen
media sekaligus. Akhirnya konten terus
berkembang melalui replikasi dan fokusnya

lebih pada interaksi sosial.

Cultural studies juga melihat fenomena
ini sebagai contoh bagaimana teknologi
digital dan media sosial mendemokratisasi
budaya. Setiap pengguna dapat berpartisipasi
dalam menciptakan atau menyebarkan
konten, sehingga tidak ada kontrol yang
ketat dari institusi budaya formal. Fenomena
ini menunjukkan bahwa budaya tidak hanya
diproduksi oleh otoritas tertentu, tetapi juga
oleh partisipasi kolektif yang luas.



Durabilitas dan momentum

Berdasarkan data, topik Takjil war paling
banyak dibicarakan selama bulan Ramadhan
sejak 10 Maret - 28 April 2024 dan berada

Miras poiring wakty

Gambar 8. Google trends Takjil War

Sumber : Google trends

Konten Takjil War digambarkan sebagai
fenomena budaya yang memiliki waktu
hidup yang terbatas dan bergantung pada
momentum tertentu. Seperti halnya banyak
konten budaya populer lainnya di media
sosial, fenomena ini seringkali berfokus pada
momen tertentu, yaitu Ramadan. Meskipun
fenomena ini bisa kembali muncul dari tahun
ke tahun, daya tariknya sangat terkait dengan
masa tertentu dan kesegaran ide yang terus
berkembang di kalangan penggunanya.

Teori budaya populer menyatakan
bahwa fenomena budaya yang berkembang
di media sosial seringkali memiliki lifespan
yang pendek. Menurut postmodernist seperti
Baudrillard (1998), media sosial memproduksi
dan mengonsumsi budaya dalam bentuk
yang sangat cepat dan bersifat sementara. Ini
terjadi karena budaya digital pada dasarnya
sangat tergantung pada tren yang terus

berkembang dan berubah dengan cepat.

pada puncak tren di tanggal 17-23 Maret
2024.

Dengan demikian, durabilitas dalam konteks
Takjil War lebih bersifat sementara, bertahan
selama bulan Ramadhan, dan kehilangan
momentum setelahnya.

Akan tetapi, di sisi lain, Takjil War dapat
dianggap memiliki potensi untuk kembali
setiap tahun, membentuk suatu siklus
tahunan yang menggambarkan bagaimana
budaya populer di media sosial dapat bersifat
siklikal. Meskipun demikian, setiap tahunnya,
tren ini mungkin mengalami pergeseran
atau perubahan tema yang mencerminkan
kebutuhan dan nilai yang berkembang dalam
masyarakat. Seperti yang dicatat oleh Turner
dan Eksterowicz (2019), banyak fenomena
budaya populer di media sosial yang tidak
memiliki eksistensi jangka panjang karena
kecepatan dan perubahan yang sangat

dinamis dalam konsumsi konten.

Dengan demikian, meskipun Takjil War
dapat bertahan dalam bentuk yang berubah-

Siti Khusnul Khotimabh, Intan Dewi Savitri, Nurul Darari, Sylvia Resa Agiqi—Takjil War di Media Sosial... @



ubah di luar Ramadhan, sifatnya yang sangat
bergantung pada momentum dan momen
tertentu menjadikannya sebagai contoh
yang jelas dari budaya populer yang memiliki
durabilitas yang terbatas. Sangat mungkin
bahwa fenomena ini akan dimodifikasi
dalam bentuk konten-konten lain yang
berhubungan dengan momentum Natal dan
hari besar lainnya di waktu yang akan datang
sebagai respons dari viralnya Takjil War,

tetapi dengan isu yang lebih segar.
Komodifikasi dan Profitabilitas

Seiring dengan berkembangnya Takjil
War, fenomena ini juga mengalami proses
komodifikasi, di mana nilai budaya yang
awalnya bersifat lokal dan partisipatif kini
dimanfaatkan untuk kepentingan ekonomi.
Hal ini sejalan dengan teori Adorno dan
Horkheimer (2002) tentang industri budaya,
yang menyatakan bahwa budaya populer
sering kali diproduksi dan dipasarkan dengan
tujuan untuk mendatangkan keuntungan.
Dalam hal ini, konten Takjil War yang pada
awalnya dimulai sebagai bentuk ekspresi
pribadi, telah menjadi media bagi individu
atau kelompok yang berupaya memanfaatkan
tren untuk memperoleh visibilitas, pengaruh,
atau bahkan keuntungan komersial. Dari
perspektif Cultural Studies, hal ini bisa dilihat
sebagai bagian dari cara masyarakat digital
berpartisipasi dalam tren global sehingga
menciptakan bentuk kontestasi atas ruang
digital.

Proses ini memperlihatkan pula
bagaimana media sosial menjadi sarana untuk
komodifikasi budaya yang memanfaatkan
popularitas fenomena untuk memperoleh
oleh

yang menyatakan bahwa

profit, sebagaimana

(2018)

diungkapkan
Storey

@ Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 118—137

budaya populer pada akhirnya seringkali
dikuasai oleh mekanisme kapitalisme yang
mengeksploitasi bentuk-bentuk kebudayaan
ini untuk tujuan komersial. Dengan demikian,
proses komodifikasi ruang digital yang terjadi
dalam konteks ini juga memperlihatkan
hubungan yang erat antara budaya, media
sosial, dan ekonomi, mengingat fenomena ini
turut membuka peluang pasar yang luas bagi

produk-produk komersial.

Studies,
fenomena ini bisa dilihat sebagai bagian

Dari  perspektif  Cultural
dari cara masyarakat digital berpartisipasi
dalam tren global. Takjil War menciptakan
ruang partisipasi dimana pengguna dapat
mengekspresikan kreativitas dan humor,
tetapi juga bisa dilihat sebagai bentuk
kontestasi atas ruang digital. Partisipasi
massal dalam tren ini mencerminkan
bagaimana individu atau kelompok berupaya
memanfaatkan tren untuk memperoleh
visibilitas, pengaruh, atau bahkan keuntungan

komersial.

Representasi Takjil dalam Konten

Instagram Takjil War

Hasil
yang diperoleh dari 27 akun instagram
War

menunjukkan bahwa konten video ini

analisis terhadap data-data

yang menampilkan konten Takjil

mengusung takjil sebagai simbol universal
yang melampaui sekat identitas keagamaan
dan budaya. Beberapa elemen representasi
yang dominan adalah sebagai berikut.

Pertama, Takjil sebagai Simbol Toleransi.
Aktivitas berbagi dan membeli takjil oleh
kelompok non-islam sudah terjadi di dalam
masyarakat dari masa ke masa. Akan tetapi,
baru pada tahun 2024, praktik tersebut
dimediasi dan dikomodifikasi hingga menjadi



konten yang tren di ruang media sosial.
Takjil dalam konten Takjil War tidak hanya
diposisikan sebagai makanan berbuka puasa,
tetapi juga sebagai representasi nilai berbagi
dan solidaritas. Dalam salah satu video,
kreator memperlihatkan pembagian takjil
kepada individu dari berbagai latar belakang
agama di ruang publik, seperti taman kota.
Adegan ini tidak hanya menggambarkan
ritual Ramadan, tetapi juga narasi toleransi
lintas agama yang menjadi inti dari pesan
sosial yang ingin disampaikan.

Kedua,
Medium Pesan. Beberapa video meng-

Penggunaan Humor sebagai
integrasikan elemen humor atau parodi untuk
menyampaikan nilai-nilai toleransi. Misalnya,
terdapat video yang menggambarkan “perang
takjil” antarkelompok yang akhirnya berakhir
dengan rekonsiliasi. Narasi semacam ini
menunjukkan bahwa humor dapat menjadi
alat yang efektif untuk mengomunikasikan
pesan yang serius secara ringan dan dapat
diterima oleh berbagai kelompok.

Ketiga, Kolaborasi Lintas Identitas
Budaya. Selain menampilkan elemen dan
simbol keagamaan, beberapa kreator juga
menggunakan elemen budaya lokal seperti
pakaian adat, aksesoris, bahasa daerah, dan
lagu tradisional sebagai bagian dari narasi
video. Pendekatan ini memperluas simbol
takjil dari sekadar ritual keagamaan menjadi
elemen yang merepresentasikan pluralisme

Indonesia.

Respon Audiens dalam Komentar

Komentar yang dianalisis dari unggahan
video Takjil War mencerminkan penerimaan
yang luas terhadap konten ini, baik dari segi

kreativitas maupun nilai sosial yang diusung.

Penerimaan Lintas Agama

Komentar dari audiens menunjukkan
apresiasi yang tinggi terhadap nilai-
nilai kebersamaan yang diusung dalam
konten. Berikut beberapa komentar yang
signifikan.

“Saya Katolik, tetapi senang
sekali melihat budaya berbagi
seperti ini. Semoga tradisi ini

terus dirawat.”

“Sebagai umat Nasrani,

saya merasa damai melihat
bagaimana umat Muslim
merayakan Ramadhan dengan
saling berbagi.”

Komentar ini menunjukkan bahwa
konten Takjil War mampu menembus
batas identitas agama dan diterima
secara positif oleh audiens yang beragam.

Ajakan untuk Memperkuat Solidaritas

Banyak komentar juga mengandung
ajakan untuk menjaga harmoni sosial,

misalnya:

“Mari kita jaga persatuan
bangsa melalui hal-hal
sederhana seperti ini. Indah

sekali melihat semua rukun.”

“Semoga takjil tidak hanya
makanan, tetapi simbol toleransi

kita semua.”

“‘Just reminding, next time coba
jangan pakai istilah ‘Non-is’
seakan nama untuk Agama
selain Islam tidak valid. Iya
kontennya tidak harmful, tapt

lebih baik bijak dalam gunain

Siti Khusnul Khotimabh, Intan Dewi Savitri, Nurul Darari, Sylvia Resa Agiqi—Takjil War di Media Sosial... @



istilah. Contoh judul untuk
alternatif bisa ‘keberagaman
mahasiswa,/mahasiswi UGM
saat memburu takjil di waktu
bulan Ramadhan’. Yuk hilangkan
stigma kebiasaan panggil Agama
yang bukan mayoritas dengan

‘Nonis™

Berbagai komentar tersebut
menunjukkan, audiens tidak hanya
mengonsumsi konten sebagai hiburan,
tetapi juga memaknainya sebagai ajakan

untuk memperkuat solidaritas sosial.

* Refleksi Personal

Beberapa audiens menggunakan
ruang komentar untuk merefleksikan
pengalaman pribadi mereka. Contoh

komentar:

“Saya pernah menerima takjil
dari teman Muslim, dan itu

momen yang sangat menyentuh.”

“Semoga tradisi seperti ini bisa
menyatukan kita semua.”
Komentar-komentar ini
menunjukkan bahwa konten Takjil War
berhasil menghubungkan nilai-nilai
kolektif dengan pengalaman personal

audiens.

Transformasi Tradisi ke dalam Ruang
Digital

Konten Takjil War mengilustrasikan
bagaimana tradisi berbagi takjil
bertransformasi dari praktik lokal ke

fenomena nasional melalui media sosial.

@ Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 118—137

Digitalisasi Tradisi Lokal

Tradisi  berbagi  takjil  yang
sebelumnya hanya dilakukan secara
langsung kini direpresentasikan dalam
ruang digital melalui visualisasi kreatif.
Proses ini menciptakan simbolisme baru
yang memperluas cakupan audiens,
memungkinkan partisipasi individu yang
tidak secara langsung terlibat dalam

tradisi tersebut.

Tradisi lokal dengan Jangkauan Global

Komentar dari audiens menunjukkan
bahwa fenomena Takjil War
memungkinkan diaspora Indonesia di
luar negeri untuk tetap merasa terhubung
dengan tradisi lokal. Komentar seperti
“Saya orang Indonesia di luar negeri, dan
video ini membuat saya rindu kampung
halaman” menegaskan bahwa konten ini

memiliki daya tarik lintas geografis.

Kesadaran Sosial Melalui Media Sosial

Beberapa video juga memuat pesan
sosial, seperti berbagi dengan kaum
marginal. Sebagaicontoh, salah satuvideo
menampilkan pembagian takjil kepada
anak-anak jalanan, yang mendapatkan
respon positif dari audiens, seperti:

“Terima kasih telah
mengingatkan kami untuk
berbagi dengan yang
membutuhkan.”

“Indah sekali melihat solidaritas

seperti ini. Semoga terus

berlanjut.”



Data Kuantitatif sebagai Pendukung

Tabel Tren Komentar Positif /Negatif

Tabel akan

perbandingan jumlah komentar positif dan

ini menunjukkan

negatif yang diterima oleh setiap konten atau
topik dalam Takjil War.

Trend dan sentimen

00
; GO GO0
- i 5
% : 450
-E 400 :
r 300
[
T=- 200
=
- 100
LI
Komentar Komeén
Positif Negatif
e T ik il W 1 SO0 100
e Y Tk il Woar 2 450 200
e H T ak il War 3 GO0 50

Gambar 9. Tren komentar dan sentimen Takjil War

Komentar positif yang mendominasi

menunjukkan bahwa sentimen
masyarakat terhadap Takjil War di sosial
media sangat positif bahkan mencapai
rerata 81,6% sementara rerata sentimen

negatif 18,4%.

16,67
30,77

7,69
" Persentase PErsentase
sentiment sentiment
Positif [%) Negatif (%)
83,33 16,67
69,23 30,77
92 31 7.69

Diagram Interaksi Sosial

Diagram lingkaran ini menggambarkan
jenis interaksi sosial dalam konten Takjil War
berdasarkan data yang dikategorikan dalam
interaksi seperti comment, like, dan share.

Jumlah Interaksi

Komentar
2

Gambar 10. Persentase 3 bentuk interaksi media sosial Inst

Siti Khusnul Khotimah, Intan Dewi Savitri, Nurul

9%
® Komentar
m Like
B Share

agram Takjil War

Darari, Sylvia Resa Aqgigi—Takjil War di Media Sosial... @



Berdasarkan analisis kuantitatif terhadap

unggahan:

* Interaksi Tinggi: Rata-rata setiap
unggahan memiliki ribuan like dan
ratusan komentar, menunjukkan
daya tarik konten terhadap audiens
yang luas.

* Sentimen Positif: Lebih dari 80%
komentar mencerminkan apresiasi
terhadap nilai-nilai toleransi dan
kreativitas dalam konten.

* Dominasi Usia Muda: Mayoritas
creator dan pemberi komentar
berasal dari audiens usia 20-35
tahun, menunjukkan peran generasi
muda dalam mempromosikan nilai-
nilai integrasi sosial melalui media
digital.

Ruang Simbolik untuk Representasi
Budaya Populer, Integrasi Sosial, dan
Toleransi Beragama

Bagian ini menganalisis fenomena Takjil
War dari tiga dimensi utama: (a) media
sosial sebagai arena budaya populer, (b)
takjil sebagai simbol interaksi sosial, dan
(c) integrasi sosial melalui konten digital.
Tiap dimensi dikaji secara kritis melalui
perspektif Cultural studies yaitu representasi
budaya untuk menggambarkan bagaimana
praktik budaya populer ini berkontribusi
pada integrasi sosial dan promosi toleransi

beragama.

* Media Sosial sebagai Arena Budaya

Populer

Transformasi budaya lokal menjadi
konten budaya populer yang mendunia

melalui media sosial merupakan salah

@ Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 118—137

satu ciri khas era-digital. Media sosial
seperti  Instagram  memungkinkan
distribusi narasi yang menggabungkan
elemen tradisional dengan estetika
modern, menciptakan daya tarik luas

yang melampaui batas demografi.

Daridatayangdiperolehmenunjukkan
bahwa 82% komentar pada video Takjil
War mengekspresikan apresiasi terhadap
elemen humor dan visual kreatif dalam
narasi berbagi takjil. Sebanyak 68%
dari responden menyatakan bahwa
konten ini menginspirasi mereka
untuk mempraktikkan nilai berbagi di
kehidupan nyata. Hal ini menegaskan
pandangan Jenkins (2006) tentang
participatory culture, di mana audiens
berperan aktif dalam mendukung,
menyebarkan, bahkan mereplikasi nilai-

nilai yang diusung konten.

Fenomena ini juga menunjukkan
bagaimana kreator konten berfungsi
sebagai cultural intermediaries, seperti
yang dijelaskan Abidin (2020), yaitu
menjembatani tradisi berbagi takjil
dengan narasi global yang menonjolkan
nilai kebersamaan dan toleransi. Kreator
tidak hanya menghadirkan ritual berbagi
takjil dalam bentuk visual, tetapi juga
menambahkan elemen humor yang
memicu keterlibatan emosional audiens,
kolektif
yang menarik bagi berbagai kelompok,

menciptakan ~ pengalaman
termasuk mereka yang tidak terbiasa
dengan tradisi ini.

Huang (2019) menemukan bahwa
budaya populer di media sosial mampu
menciptakan “komunitas afektif] di

mana individu merasa terhubung melalui



pengalaman bersama. Dalam konteks
Takjil War, elemen sinematik dan humor
berperan penting dalam membangun
keterhubungan emosional tersebut.
Hal ini terlihat dari komentar seperti,
“Meski saya bukan Muslim, saya merasa
terinspirasi oleh tradisi berbagi seperti

>

ni.

Takjil sebagai Simbol Interaksi Sosial

Dalam perspektif interaksionisme
simbolik, simbol memperoleh maknanya
melalui proses interaksi sosial (Blumer,
1969). Takjil dalam konteks Takjil
War bukan hanya sekadar makanan
berbuka puasa, tetapi menjadi simbol
kebersamaan, solidaritas, dan toleransi
lintas identitas. Simbol ini mengalami
transformasi makna yang dipengaruhi
oleh media sosial sebagai medium

komunikasi modern.

Dari data yang diperoleh, sebanyak
74% komentar mengaitkan takjil dengan
nilai-nilai positif seperti berbagi tanpa
memandang latar belakang agama. Salah
satu komentar menulis: “Saya dulu sering
menerima takjil dari tetangga Muslim.
Melihat video ini mengingatkan saya
pada kebaikan itu.” Selain itu, 41% dari
total komentar berasal dari audiens non-
Muslim, yang menunjukkan bahwa narasi
berbagi takjil memiliki daya tarik lintas

agama.

Couldry dan Hepp (2017) menyatakan
bahwa media sosial mampu memperluas
makna simbol lokal menjadi narasi yang
relevan secara global. Dalam konteks ini,
takjil tidak hanya menjadi representasi
tradisi berbuka puasa bagi umat muslim,

tetapi juga simbol inklusivitas yang
merangkul audiens dari latar belakang
berbeda. Proses ini memperlihatkan
bagaimana simbol tradisional dapat
diadopsi dan  diadaptasi = untuk
menciptakan dialog lintas identitas di

ruang digital.

Integrasi Sosial melalui Konten Digital

Integrasi sosial dalam masyarakat
multikultural adalah tantangan yang
memerlukan pendekatan lintas identitas.
Konten seperti Takjil War berperan
sebagai media yang mempertemukan
berbagai kelompok melalui narasi yang
inklusif. Data menunjukkan bahwa 63%
audiens merasakonteninimencerminkan
harmoni  sosial, sementara 47%
menyatakan bahwa mereka merasa lebih
menghargai tradisi agama lain setelah

menonton konten tersebut.

Penelitian Giddens (1991) tentang
globalisasi budaya mencatat bahwa
praktik

menciptakan ruang di mana identitas

budaya populer = mampu
lokal dan global bertemu, menghasilkan
bentuk integrasi baru. Takjil War
menunjukkan bahwa budaya populer
di media sosial dapat menghubungkan
berbagai kelompok melalui pengalaman
kolektif yang berbasis pada nilai universal,

seperti berbagi dan empati.

Sebagai contoh, salah satu video
yang menampilkan pembagian takjil
kepada komunitas marginal menuai
pujian luas dari audiens lintas identitas.
Komentar seperti, “Melihat video ini,
saya merasa bahwa berbagi adalah bahasa

universal yang semua orang pahami,’

Siti Khusnul Khotimabh, Intan Dewi Savitri, Nurul Darari, Sylvia Resa Agiqi—Takjil War di Media Sosial... @



mencerminkan  bagaimana  konten
ini menciptakan ruang simbolik yang

melampaui batas agama dan budaya.

Lebih

Indonesia di luar negeri menunjukkan

lanjut, respons diaspora
bahwa konten ini juga menciptakan
virtual homeland yang memungkinkan
mereka terhubung kembali dengan nilai-
nilai budaya lokal. Penelitian Varis dan
Blommaert (2015) menegaskan bahwa
ruang digital memungkinkan individu
mereproduksiidentitaskolektif meskipun

berada di luar konteks geografis asalnya.

Refleksi Kritis: Antara Potensi dan
Tantangan dalam Perspektif Cultural
Studies

Fenomena Takjil War di media sosial
membawa kita pada perenungan yang lebih
dalam tentang bagaimana budaya populer
berkembang di ruang digital. Jika dilihat
melalui lensa cultural studies, fenomena ini
tidak hanya tentang berbagi takjil, tetapi juga
soal bagaimana makna budaya dan sosial
sering kali terdistorsi oleh komodifikasi di
media sosial. Pada dasarnya, konten Takjil
War mengangkat simbol berbagi yang kuat
dalam tradisi Ramadhan, tetapi di dalam
proses penyebaran di media sosial, makna
itu bisa terseret oleh kepentingan komersial
dan logika kapitalisme digital. Seiring dengan
meningkatnya visibilitas video-video ini,
muncul kecenderungan di mana pesan yang
hendak disampaikan—tentang kebersamaan,
toleransi, dan berbagi—seringkali tereduksi
menjadi konten yang lebih ringan dan mudah

dikonsumsi.

Masyarakat tidak bisa mengabaikan
kenyataan bahwa di balik popularitas konten

seperti ini, ada kekuatan besar yang bekerja,

@ Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 118—137

yaitu algoritma dan logika ekonomi media
sosial. Hal ini sejalan dengan pandangan
Fiske (1992), yang mengatakan bahwa budaya
populer di media sosial seringkali diwarnai
oleh proses komodifikasi. Demikian pula
menurut Hall (1997), media sosial sering
kali menjadi medan pertempuran ideologis,
di mana representasi budaya dipengaruhi
oleh siapa yang memiliki kekuasaan dalam
menentukan visibilitas suatu konten.

yang lebih

secara visual

Konten sensasional

dan menarik cenderung
mendapatkan lebih  banyak perhatian
daripada konten yang memiliki pesan sosial
yang lebih mendalam. Misalnya, video Takjil
War yang menggabungkan humor atau
elemen kejutan cenderung lebih banyak
dilihat dan dibagikan, dibandingkan dengan
yang lebih serius mengangkat pesan sosial
tentang berbagi. Fenomena ini menunjukkan
bagaimana media sosial seringkali terjebak
dalam logika pasar yang menuntut
konten yang bisa viral dan mendatangkan
keuntungan.

Akan tetapi, di sisi lain, Takjil War juga
memiliki potensi untuk menciptakan ruang
interaksi yang lebih inklusif. Takjil, dalam
konteks ini, bisa dilihat sebagai simbol
berbagi yang melampaui sekat-sekat agama,
membangun jembatan antarindividu dari
berbagai latar belakang. Data yang ada
menunjukkan bahwa sekitar 41% komentar
berasal dari mereka yang bukan Muslim,
mengapresiasi semangat kebersamaan dan
solidaritas yang disampaikan oleh video-
video tersebut. Ini menandakan bahwa
meskipun takjil berakar dalam tradisi agama
tertentu, ia berhasil menciptakan resonansi

yang lebih luas di kalangan audiens yang



beragam. Dalam hal ini, Takjil War berfungsi
lebih sebagai ruang untuk membangun
kesadaran sosial yang melampaui batasan
agama, dan memberikan kesempatan bagi
individu untuk merayakan kebersamaan,
tanpa melihat perbedaan.

Takjil War bisa dilihat sebagai upaya
untuk membangun ruang bagi integrasi
sosial melalui budaya populer. Takjil, yang
merupakan simbol berbagi dalam Ramadhan,
mampu membuka ruang bagi mereka yang
berbeda agama untuk merasakan nilai
solidaritas dan kebersamaan. Akan tetapi,
masyarakat harus tetap kritis terhadap
bagaimana ruang ini dikonstruksi oleh media
sosial, yang padaakhirnyajugamencerminkan
kekuasaan yang ada dalam proses produksi
dan distribusi konten. Meskipun media
sosial menawarkan ruang untuk interaksi
sosial yang lebih inklusif, masyarakat perlu
mempertanyakan bagaimana nilai-nilai yang
dibawa oleh Takjil War tetap bisa bertahan,
mengingat banyaknya faktor eksternal,
seperti algoritma dan tekanan pasar, yang
bisa kedalaman

mempengaruhi pesan

tersebut.

Dengan demikian, meskipun Takjil

War menyajikan potensi besar dalam

mempromosikan toleransi dan integrasi
sosial, harus disadari pula bahwa dalam
realitas digital, sering kali ada ketegangan
antara tujuan sosial yang ingin dicapai dan
realitas komersial yang mengatur dunia
media sosial. Ini adalah tantangan besar yang
perlu dihadapi, terutama jika masyarakat
ingin memastikan bahwa nilai-nilai sosial
yang diangkat benar-benar tercermin dalam
konten yang dikonsumsi dan dibagikan di

dunia maya.

SIMPULAN

Hasil penelitian ini menegaskan bahwa
fenomena Takjil War di media sosial, yang
merupakan salah satu bentuk budaya populer
kontemporer, memainkan peran signifikan
dalam memperkuat toleransi beragama dan
mendorong integrasi sosial. Berdasarkan hasil
analisis interaksionisme simbolik, terlihat
bahwa media sosial, dalam hal ini, menjadi
platform untuk komunikasi simbolik yang
memfasilitasi pembentukan dan negosiasi
makna bersama antara individu dari berbagai
latar belakang agama. Takjil War berfungsi
sebagai

ruang sosial yang membentuk

solidaritas dan pemahaman antar kelompok

yang
terjadi melibatkan proses signifikasi yang

yang berbeda, di mana interaksi

membangun nilai-nilai sosial inklusif.

Fenomena ini memenuhi ciri utama
budaya populer yang dikemukakan oleh
Storey (2018), yaitu sebagai tren yang
mampu menciptakan kesamaan bentuk
antar individu melalui penggunaan simbol-
simbol bersama, seperti tagar #TakjilWar,
yang disebarluaskan di berbagai platform
media sosial. Adaptabilitas fenomena ini
terlihat jelas dalam kemampuannya untuk
beradaptasi dengan konteks sosial budaya
yang terus berkembang, terutama selama
bulan Ramadhan. Sementara itu, durabilitas
fenomena ini cenderung terbatas, karena ia
lebih bergantung pada momentum tahunan
yang terkait dengan bulan suci Ramadhan.
Akan tetapi, meskipun durasinya terbatas,
Takjil War menunjukkan potensi ketahanan
dalam memunculkan kembali variasinya
setiap tahun atau pada momentum yang
berbeda,
relevansinya dalam budaya digital.

memperkuat daya tarik, dan

Siti Khusnul Khotimabh, Intan Dewi Savitri, Nurul Darari, Sylvia Resa Agiqi—Takjil War di Media Sosial... @



Dari perspektif komodifikasi, fenomena
inijuga mencerminkan proses dimanakonten
budaya populer di media sosial tidak hanya
sekedar berbagi pengalaman atau informasi,
tetapijugamengandung nilai ekonomimelalui
popularitas yang dihasilkan oleh interaksi
antar pengguna. Dalam hal ini, meskipun
sifatnya lebih bersifat temporer, fenomena ini
tetap membuka peluang komersialisasi yang
terkait dengan peningkatan engagement dan

visibilitas online.

Sebagaimana dijelaskan oleh Blumer
(1969) dan Hall (1997), simbol yang dibentuk
melalui interaksi sosial dalam media digital
memberikan pengaruh yang signifikan
terhadap pembentukan identitas dan budaya.
Takjil War membuktikan bahwa meskipun
muncul dalam bentuk tren sementara, ia
dapat menjadi agen perubahan sosial yang
efektif untuk mengkomunikasikan nilai-
nilai yang memperkuat integrasi sosial dan
memperkenalkan wacana toleransi beragama
yang lebih luas, sejalan dengan temuan-
temuan dalam penelitian oleh Turner dan
Eksterowicz (2019) yang mengkaji dinamika
media dan kultur populer dalam menciptakan

makna sosial.

Dengan demikian, dapat disimpulkan
Takjil ~ War  tidak

merepresentasikan budaya populer yang

bahwa hanya
berorientasi pada kesenangan dan konsumsi,
tetapi juga berfungsi sebagai ruang interaksi
sosial yang penting dan bermakna, yang
mencerminkan dinamika budaya digital

dalam konteks integrasi sosial dan toleransi.

DAFTAR PUSTAKA

Abidin, C. (2020). Communities of influencers: An
ethnography of influencer marketing in Asia. New

York: Routledge.

@ Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 118—137

Adams, E. J. (2023). Social media communication and
national integration. Synergy: Cross-Disciplinary
Journal of Digital Investigation, 1(1), 70-77. https: //
multijournals.org/index.php/synergy/article/
view/135

Adorno, T. W., & Horkheimer, M. (2002). The culture

industry: Enlightenment as mass deception. New

York: Routledge.

Aminah, S., & Muyassaroh, L. (2024). Analisis konten
TikTok “War Takjil Ramadhan” dan dampaknya
pada toleransi antarumat beragama. Jurnal Bisnis

dan Komunikasi Digital, 6(1), 78-92.

Baudrillard, J. (1998). The consumer society: Myths and

structures. London: Sage Publications.

Blumer, Herbert. (1969). Symbolic interactionism :
perspective and method. Berkeley and Los Angeles,
California: University of California.

Couldry, N., & Hepp, A. (2017). The mediated construction
of reality. Cambridge, UK: Polity Press.

Fiske, J. (1992). The cultural economy of fandom. In

The audience studies reader (343-356). London:

Routledge.

Fiske, John. (2011). Understanding Popular Culture, 2nd

edition. London: Routledge.

Giddens, A. (1991). Modernity and self-identity: Self and
society in the late modern age. Cambridge, UK:

Polity Press.

Hall, S. (1992). The question of cultural identity. In S.
Hall, D. Held, & T. McGrew (Eds.), Modernity and its
futures (pp. 274-316). Cambridge: Polity Press

Hall, S. (1997). Representation: Cultural representations
and signifying practices. London: Sage Publications.

Huang, Y. (2019). Social media and digital culture: The
shifting of the societal landscape. Digital Culture &
Society, 5(2), 11-32._https://doi.org/10.14361/dcs-

2019-0202

Jenkins, H. (2006). Convergence culture: Where old and
new media collide. New York: New York University

Press.



Kustana. (2025). War Takjil dalam perspektif sosiologi.
Jurnal Sosiologi. UIN Bandung, 12(1), 45-58.

Krippendorff, K. (2004). Content Analysis an
Introduction to Its Methodology. London: Sage

Publications.

Minhaji, H., Hosaini, A., Prasetiyo, B., Maktumah, C.,
& Alehirish, D. (2025). War Takjil sebagai ekspresi
solidaritas sosial: Telaah nilai-nilai Islam. Indo-

Islamika, 17(2), 123-136.

Morley, D. (1980). The nationwide audience: Structure

and decoding. London: British Film Institute.

Pan, Y. Coleman, L., Manago, S., & Goodof, D. (2019).
Effects of social media usage on social integration
of university students. International Journal of
Technology in Teaching and Learning, 15(1), 1-17

Sumanti, R., & Sazali, M. (2024). Fenomena “War
Takjil” di media sosial: Studi harmonisasi lintas
agama Ramadan 1445 H. MUKADIMAH: Jurnal Ilmu
Komunikasi, 5(2), 101-115.

Storey, J. (2018). Cultural theory and popular culture: An
introduction (8th ed.). London: Routledge.

Strinati, D (1995). An Introduction to Theories of Popular
Culture. London ; New York : Routledge

Strinati, D. (2003). Popular Culture: Pengantar Menuju
Teori Budaya Populer. Yogyakarta: Bentang Pustaka.

Turner, G., & Eksterowicz, K. (2019). Television and
cultural studies: An introduction. London: Routledge.

Varis, P, & Blommaert, J. (2015). Conviviality and
social media: The mediatisation of the social in a
globalised world. Social Media + Society, 1(2), 1-13.
https: //doi.org /10.1177/2056305115594291

Williams, R. (1983). Keywords: A Vocabulary of Culture

and Society. Oxford: Oxford University Press.

Siti Khusnul Khotimabh, Intan Dewi Savitri, Nurul Darari, Sylvia Resa Agiqi—Takjil War di Media Sosial... @



