
ABSTRACT Conflicts between Wahabi adherents and 
indigenous peoples have existed in Lombok since the 
Wahabi arrived in the 1990s. The conflict between the two 
stems from differing interpretations of scriptural texts 
pertaining to worship rituals and ritual stances derived 
from non-scriptural sources, which have an impact on 
the rupture of social connections between them. As a 
result, when both push their different understandings and 
interpretations on groups outside of them, segregation, 
conflict, and social violence frequently arise. This article 
examines the struggle in East Lombok between Wahabi 
and local people, which was accompanied by acts of 
violence such as the burning of mosques and Wahabi 
offices. Specifically, this research aims to understand the 
origins of the conflict, the escalation of the conflict, and the 
actors involved in the conflict. This study was carried out 
during a four-month period (April-August 2023) utilizing 
qualitative approaches.  According to the findings, the 
dispute began with the construction of the Wahabi mosque 
in Mamben Daya hamlet, which lacked socialization and 
so faced rejection and resistance. Because the two camps 
were unable to reach an agreement on the continuing 
of the As-Syafi’i mosque construction permission, the 
people of Mamben Daya village, particularly religious 
leaders, staged a peaceful protest at the Wahabi mosque 
construction site and the village head’s office. This action 
did not result in bloodshed, but the controversy erupted 
during negotiations to halt the construction of the As-
Syafi’i mosque after video tapes showing Wahabi leaders 
denigrating the hallowed graves of Lombok’s saints were 
disseminated. The dispute erupted after the As- Syafi’i 
mosque and the As-Sunnah headquarters were silently 
burned. Another discovery is the involvement of religious 
leaders and other social elites in the region’s Wahabi 
dispute. The local government mediated reconciliation, 
which resulted in a peace deal and the purchase of the 
burned-down Wahabi mosque’s grounds.

KEYWORDS Attack; Escalation; Violence; Saint’s Grave; 
Wahabi; Lombok

Vol. 15, No. 1, April 2025: 82-102 

https://jurnal.ugm.ac.id/kawistara/index

https://doi.org/ 10.22146/kawistara.89333

ISSN 2088-5415 (Print) | ISSN 2355-5777 (Online)
Submitted: 26-09-2023; Revised: 14-04-2025; Accepted: 15-04-2025

Eskalasi Konflik Wahabi dengan Masyarakat Lokal di 
Mamben Daya, Lombok Timur

Saipul Hamdi1*, Hafizah Awalia2, I Dewa Made Satya Parama3

Departemen Sosiologi Universitas Mataram

Sukarman Sukarman4

Universitas Pendidikan Mandalika (Undikma) Mataram 

Palahuddin Palahuddin5

Universitas Muhammadiyah Mataram

*Penulis Korespondensi: shamdi@unram.ac.id

The Journal of Social Sciences and Humanities

Copyright© 2025 THE AUTHOR (S). This article is distributed under a Creative Commons Attribution-Share Alike 4.0 International 
license. Jurnal Kawistara is published by the Graduate School of Universitas Gadjah Mada.

Escalation of Wahabi Conflict with Local Communities in Mamben Daya, East Lombok

ABSTRAK Konflik antara anggota Wahabi dengan 
masyarakat lokal telah lama terjadi sejak kehadiran 
Wahabi 1990an di Lombok. Konflik antara keduanya 
muncul karena perbedaan penafsiran teks kitab suci 
terkait praktik ibadah dan posisi ritual yang bersumber 
dari non- kitab suci, yang berdampak pada ketergangguan 
relasi sosial di antara mereka. Akibatnya, segragasi, 
konflik, dan kekerasan sosial seringkali terjadi ketika 
keduanya memaksakan pemahaman dan penafsiran 
masing-masing untuk dipraktikkan oleh kelompok di luar 
mereka. Artikel ini membahas tentang konflik antara 
Wahabi dengan masyarakat lokal di Lombok Timur yang 
disertai aksi kekerasan berupa pembakaran masjid dan 
markas Wahabi. Secara spesifik penelitian ini bertujuan 
untuk memahami awal mula konflik, eskalasi konflik, dan 
aktor-aktor yang terlibat pada konflik tersebut. Penelitian 
ini dilakukan selama empat bulan (April-Agustus 2023) 
dengan menggunakan metode kualitatif. Hasil penelitian 
menunjukkan, konflik berawal dari pembangunan masjid 
Wahabi di desa Mamben Daya yang kurang sosialisasi 
sehingga mengalami penolakan dan resistensi. 
Dikarenakan kedua kubu tidak menemukan kesepakatan 
terkait keberlanjutan izin pembangunan masjid As-Syafi’i, 
maka masyarakat desa Mamben Daya terutama dari 
unsur tokoh-tokoh agama melakukan aksi damai ke lokasi 
pembangunan masjid Wahabi dan kantor kepala desa. 
Aksi ini tidak menimbulkan kekerasan, tetapi di tengah 
negosiasi penghentian pembangunan masjid As-Syafi’i, 
konflik mengalami eskalasi pasca tersebar potongan 
video berisi ceramah oleh tokoh Wahabi yang menghina 
makam suci para wali di Lombok. Eskalasi konflik 
muncuat ketika aksi senyap dengan membakar bangunan 
masjid As-Syafi’i dan markaz As-Sunnah. Temuan lain 
adalah keterlibatan tokoh agama dan elit-elit sosial lainnya 
dalam pusaran konflik Wahabi di wilayah ini. Rekonsiliasi 
yang dimediasi oleh pemerintah daerah berhasil meredam 
konflik dengan cara membuat perjanjian damai dan 
membeli tanah masjid Wahabi yang dibakar.

KATA KUNCI Konflik; Eskalasi; Kekerasan; Makam Wali; 
Wahabi; Lombok



83Saipul Hamdi, dkk.—Eskalasi Konflik Wahabi dengan Masyarakat Lokal di Mamben Daya, Lombok Timur

PENGANTAR
Islam di Lombok semakin menunjukkan 

identitas yang plural dengan hadirnya 
kelompok-kelompok Islam transnasional 
seperti Wahabi, Jamaah Tabligh, Ahmadiyah, 
Hizbut Tahrir, Ikhawanul Muslim, dan 
kelompok tarekat seperti Naqsabadandiyah, 
Qadiriyah, dan Jistiyah (Marrison, 1997; Ridho, 
2017; Zuhdi, 2018). Kehadiran mereka pada 
dasarnya cukup diterima oleh masyarakat 
Sasak (sebutan untuk suku asli yang tinggal di 
pulau Lombok), bahkan yang menjadi tokoh 
di gerakan tersebut adalah Orang Sasak asli 
yang sebagian besar belajar Islam di Timur 
Tengah dan pulangnya berkiprah sebagai 
tuan guru (Kingsley & Law School, 2010; 
Suprapto, 2015). Pada saat yang bersamaan 
bahwa tidak semua ajaran yang terdapat di 
Ormas atau gerakan Islam transnasional 
tersebut cocok dan sesuai dengan praktik 
budaya dan tradisi islam yang berkembang 
di masyarakat lokal, sebaliknya banyak yang 
berbeda sehingga seringkali menimbulkan 
gesekan, perselisihan, dan konflik di tengah 
masyarakat. Data di lapangan menunjukkan 
bahwa kelompok Islam transnasional 
mengalami konflik dan kekerasan dengan 
masyarakat lokal Sasak termasuk konflik 
Ahmadiyah (1998, 2000, dan 2022), konflik 
Wahabi (2022), dan Jamaah Tabligh (1980an, 
2020) (Alfandi, 2013; Aqil, 2020).  

Artikel ini akan membahas tentang 
konflik Wahabi dengan masyarakat lokal 
di desa Mamben, Lombok Timur. Konflik 
ini sangat kompleks karena tidak hanya 
melibatkan satu unsur, tetapi banyak 
unsur sehingga harus diurai secara detail 
persoalan-persoalan yang menyebabkan 
pembakaran masjid As-Syafi’i dan markas 

As-Sunnah. Kelompok Wahabi di Lombok 
biasanya disebut As-Sunnah dan Salafi. 
Pendirian masjid Wahabi di desa Mamben 
Daya, Kecamatan Wanasaba, Lombok Timur 
mendapat tantangan dan penolakan dari 
masyarakat lokal. Meskipun pihak desa telah 
memberi izin atas pendirian masjid tersebut, 
tetapi sebagian warga yang berseberangan 
dengan ideologi dan mazhab Assunnah 
sangat keberatan dengan kehadiran masjid 
baru ini di lingkungan desa mereka. Mereka 
kuatir ajaran Wahabi dapat memengaruhi 
masyarakat Mamben dan menimbulkan 
perpecahan dan segragasi sosial karena 
masjid-masjid seringkali digunakan oleh 
Wahabi untuk menyerang praktik lokal yang 
berkembang di masyarakat. Warga kemudian 
mendemo kepala desa untuk menghentikan 
dan mencabut izin pembangunan masjid dan 
mengancam untuk menggulingkan kepada 
desa jika tuntutan mereka tidak diterima. 
Setelah menghadapi demo besar di kantor 
desa, maka pihak kepala desa berkomitmen 
untuk mencabut izin dan menghentikan 
proses pembangunan masjid As-Syafi’i.  

Meskipun pembangunan tidak lagi 
dilanjutkan, tetapi penyerangan terjadi 
setelah muncul persoalan baru, yaitu 
beredarnya potongan video tokoh Wahabi 
yang menghina makam wali-wali di Lombok 
yang disamakan dengan makam “kotoran 
anjing”. Potongan video tersebut viral dan 
menyulut amarah warga Lombok, baik di 
Mataram, Lombok Barat, Lombok Tengah, dan 
Lombok Timur. Akibatnya, markas Assunnah 
di Bageknyaka dibakar pada jam 02:00 
PM, begitu juga masjid Imam As-Syafi’i di 
Mamben akhirnya ikut dibakar pada rentang 



84 Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 82—102

waktu yang tidak jauh jaraknya. Rentetan 
demonstrasi di kantor Gubernur NTB, kantor 
Polda NTB, dan kantor Bupati Lombok Timur 
menuntut pembubaran kelompok Wahabi dan 
aktivitas sosial pendidikan dan keagamaan 
mereka di seluruh Lombok mengarahkan 
artikel ini untuk menginvestigasi awal mula 
penyerangan masjid As-Sayafi’i dan markas 
Assunah Wahabi, dan pengaruh beredarnya 
video penghinaan makam wali terhadap 
eskalasi konflik dan kekerasan yang dihadapi 
oleh kelompok Wahabi. 

Peristiwa penyerangan di atas 
memerlihatkan adanya unsur-unsur 
eksternal terutama unsur politik lokal 
yang terlibat dalam pusaran konflik dan 
kekerasan yang menimpa kelompok Wahabi 
ini. Persaingan antara kepala desa dalam 
pemilihan kepada desa sebelumnya telah 
menyeret komunitas Wahabi dalam pusaran 
konflik. Wahabi merasa ditinggalkan oleh 
pihak kepala desa padahal sebelumnya dialah 
yang mendorong pembangunan masjid As-
Syafi’i. Pada saat yang bersamaan, mantan 
calon kepala desa yang kalah ikut serta 
dalam demonstrasi tidak hanya menuntut 
penghentian masjid, mereka juga menuntut 
pengusutan kasus korupsi di kantor kepala 
desa. Melihat pelebaran kasus dan aktor 
yang terlibat terdiri ratusan orang maka 
penelitian ini bertujuan untuk melihat peran 
tokoh agama dan politik dalam pusaran 
konflik Wahabi dengan masyarakat lokal dan 
upaya rekonsiliasi oleh pemerintah terhadap 
kelompok-kelompok yang terlibat. 

Riset tentang konflik dan kekerasan 
antara Wahabi dengan masyarakat dan 
organisasi lokal tradisionalis telah banyak 
dilakukan. Hasilnya menunjukkan bahwa 

konflik yang terjadi lebih bersifat ideologis 
dan perbedaan doktrin keagamaan dalam 
menilai praktik-praktik budaya dan tradisi 
lokal yang berkembang di masyarakat yang 
dinilai keluar dari Islam (Hamdi et al., 2021; 
Muhtadi, 2015; Nashir, 2008). Ajaran Wahabi 
juga disinyalir dekat dengan takfirisme 
dan radikalisme, bahkan Wahabi diklaim 
sebagai pintu masuk menjadi radikalis dan 
teroris (Aritonang, 2020; Fatmawatun, 
2019; Madali, 2015; Sahrasad et al., 2020). 
Kurangnya pengembangan wacana 
Pancasila, demokrasi dan partisipasi mereka 
dalam acara kebangsaaan melahirkan 
image negatif tentang kelompok Wahabi 
di masyarakat. Apalagi mereka fokus pada 
materi dakwah yang menyerang kearifan 
lokal sehingga konflik terus mengalami 
reproduksi dan eskalasi (Abdullah, 2022; 
Alsaif, 2013; Anwar, 2016; Muhtadi, 2015; Said, 
2019). Riset ini sedikit berbeda dengan riset-
riset sebelumnya karena secara spesifik 
membahas eskalasi konflik antara Wahabi 
dengan masyarakat lokal pasca pembakaran 
Masjid As-Syafi’i dan Markaz As-Sunnah di 
Lombok Timur. Keterlibatan tokoh agama, 
tokoh politik dan kelompok adat dalam 
pusaran konflik Wahabi menjadi novelti 
dalam penelitian ini.  

Metode

Penelitian ini menggunakan metode 
kualitatif dengan pendekatan studi kasus. 
Teknik pengumpulan data menggunakan 
observasi-partisipasi, wawancara mendalam, 
dan dokumentasi. Peneliti langsung ke 
lapangan dan mengikuti aktivitas-aktivitas 
sosial dan keagamaan kelompok yang 
terlibat di dalam konflik, baik dari pihak 
Wahabi maupun dari kelompok yang 



85Saipul Hamdi, dkk.—Eskalasi Konflik Wahabi dengan Masyarakat Lokal di Mamben Daya, Lombok Timur

kontra. Informan dalam penelitian ini cukup 
beragam mulai dari tokoh Wahabi, tokoh 
masyarakat, kelompok adat, para tuan guru, 
kelompok pemuda, dan pemerintah daerah. 
Lokasi penelitian di desa Mamaben Daya dan 
markaz As-Sunnah. Penelitian berlangsung 
selama lima bulan sejak April-Agustus 2023.  

PEMBAHASAN

Penyerangan Masjid As-Syafi’i di desa 
Mamben Daya, Lombok Timur

Kelompok Islam transnasoional Wahabi 
terus menunjukkan perkembangan pesat 
di berbagai negara pasca Arab Saudi dan 
negara-negara Timur Tengah menyeponsori 
gerakan ini melalui berbagai program chariti 
di yayasan-yayasan pendidikan dan dakwah 
yang mengembangkan ideologi dan ajaran ini. 
Melalui jejaring alumni Timur Tengah yang 
pulang kembali membangun daerah mereka 
mengembangkan pendidikan keagamaan, 
dan juga pembangunan lembaga pendidikan 
oleh Arab Saudi dan negara-negara Timur 
Tengah di berbagai negara menempatkan 
aliran Wahabi sebagai alternatif yang mampu 
menjawab krisis keagamaan yang terjadi di 
masyarakat. Yayasan-yayasan pendidikan 
beraliran Wahabi berhasil menarik simpati 
tidak hanya kaum tua, tetapi juga anak-
anak muda untuk berhijrah (kembali ke 
ajaran murni Rasulullah). Meskipun pada 
kenyataannya di lapangan, mereka banyak 
mengalami tantangan dan resistensi 
dari masyakat karena memilih jalan yang 
berlawanan dengan arus budaya dan tradisi 
yang telah lama berkembang. 

Kelompok Wahabi telah menjadi sorotan 
dunia pasca peristiwa 11 September 2001. 
Pembajakan pesawat komersil yang kemudian 

diledakkan di Gedung WTC dan gedung 
militer Pentagon meyeret nama Wahabi 
karena Osama Bin Laden otak pengeboman 
dinilai terinspirasi oleh ajaran Wahabi. 
Doktrin Wahabi yang menekankan pada 
pemberlakuan syariat Islam dan kebolehan 
jihad melawan musuh-musuh Islam melekat 
pada sosok Osama bin Laden yang juga 
keturunan pengusaha Arab Saudi (Moussalli, 
2009; Oliver, 2002). Haneef James Oliver 
(2002) menyatakan ketidaksetujuannya 
tentang pengaitan doktrin Wahabi atas 
tindakan radikal sekelompok orang termasuk 
di dalamnya bin Laden. Menurut Oliver 
penyeretan nama Wahabi dalam pusaran 
kekerasan dan tindakan teror hanyalah 
“mitos” yang dikembangkan oleh media. 
Kesalahan persepsi dari peneliti dan media 
ini membuat Oliver kebingungan mengingat 
Bin Laden bukan mewakili Wahabi, dia lebih 
ke Ikhwanul Muslimin (Oliver, 2002).   

Meskipun berdampak negatif atas kasus 
9/11 terhadap perkembangan dakwah Wahabi, 
di mana banyak yang mempertanyakan 
kembali apakah ajaran Wahabi mengajarkan 
aksi jihadisme dan terorisme,  tetapi pada sisi 
yang lain Wahabi terus berkembang pesat 
dan berhasil membuktikan ajarannya tidak 
mengandung unsur kekerasan dan jihad yang 
keliru (Barkley, 2012). Jihad yang diajarkan 
oleh Wahabi berbeda dengan jihad yang 
selama ini berkembang dalam ajaran ISIS, 
Jamaah Isamiyah dan Al-Qaeda (Benthall, 
2016; Enjavinezhad & Paramasivam, 2020; 
Muhyidin et al., 2022). Oleh karena itu, para 
peneliti Barat membagi kelompok Salafi 
sendiri ke beberapa bagian yaitu Salafi purist-
quities, Salafi Haroki, dan Salafi Jihadis. 
Fakta di lapangan menunjukkan bahwa 
mayoritas lembaga pendidikan dan Yayasan 



86 Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 82—102

di bawah ideologi Wahabi  tergolong Salafi 
purist-Quities, mereka tidak bersentuhan 
langsung dengan dunia politik tetapi murni 
pada dakwah dan pengembangan lembaga 
pendidikan Islam (Hogarth, 1925; Moussalli, 
2009; Sahrasad et al., 2020; Williams, 2017). 

Pasca reformasi 1998, kelompok Wahabi 
di berbagai daerah di Indonesia termasuk di 
Lombok terus menunjukkan geliat kemajuan 
dakwah yang signifikan. Tokoh-tokoh 
Wahabi muncul di berbagai forum pengajian 
di masjid-masjid membawa ulama-ulama 
besar dari Arab Saudi. Kehadiran ulama 
dari Saudi Arabia menarik hati dan simpati 
masyarakat. Selain itu, tokoh-tokoh Wahabi 
sangat aktif berdakwah dengan platform 
online menggunakan media sosial YouTube, 
Facebook, IG dan WAGrup. Lombok termasuk 
salah satu pusat gerakan dakwah Wahabi di 
Indonesia. Tokoh-tokoh Wahabi dari Lombok 
seringkali tampil di platform online termasuk 
di channel YouTube menyampaikan ceramah, 
kajian dan dialog keagamaan. Pada saat yang 
bersamaan Lombok yang sangat terbuka 
dengan bermacam aliran yang berkembang 
termasuk organisasi lokal, nasional, dan 
transnasional telah menempatkan Wahabi 
pada ruang kontestasi dan persaingan ketat 
dengan kelompok-kelompok Islam lainnya 
tersebut.   

Seperti yang telah saya singgung di 
atas bahwa gerakan Wahabisme di Lombok 
tidak hanya bersaing dengan gerakan Islam 
transnasional lainnya seperti Jamaah Tabligh, 
Ikhawanul Muslimin dan Ahmadiyah, tetapi 
juga bersaing dengan gerakan Islam lokal 
seperti Nahdlatul Wathan (NW), Nahdlatul 
Wathan Diniyah Islamiyah (NWDI), Nahdatlul 
Ulama (NU), Maraqit Ta’limat dan Mukhtariah 

untuk meraih simpati masyarakat bergabung 
ke dakwah dan forum halaqah mereka (Hamdi 
et al., 2021; Said, 2019). Meskipun metode dan 
pendekatan dakwah Wahabi tidak “populer” 
dan seringkali menimbulkan kontroversi 
di masyarakat, tetapi lambat laun sebagian 
masyarakat mulai memahami dan menerima 
dakwah Wahabi. Pendekatan purifitis, dan 
anti “bidah” dalam dakwah Wahabi yang 
menyerang praktik keagamaan Islam lokal 
seperti perayaan maulid, ziarah makam wali, 
ziarah ke tempat-tempat sakral “kemaliq”, 
dan tempat pengobatan  di makam keramat 
seringkali menimbulkan konflik dan berujung 
kekerasan sosial antara Wahabi dengan 
masyarakat lokal. Dikarenakan terkesan 
memaksakan kehendak dan mengancam 
praktik lokal, maka telah menempatkan 
kelompok Wahabi menjadi musuh bersama 
masyarakat local (Fatmawatun, 2019; 
Kusumah, 2020). 

Perbedaan dalam praktik ibadah 
terutama dalam konteks ruang khilafiyah 
fikhiyah antara Wahabi dengan masyarakat 
lokal mendorong kelompok Wahabi keluar 
dari komunitas, dan cenderung mengisolasi 
diri dengan membangun masjid-masjid di 
berbagai desa (Fatmawatun, 2019; Ridwan, 
2021). Menurut anggota Wahabi, mereka tidak 
nyaman shalat bersama dengan kelompok 
di luar mereka karena meyakini adanya 
unsur-unsur penting yang “ditambah” dan 
“dikurangi” oleh imam di dalam praktik shalat 
tersebut. Akhirnya, Wahabi merasa sangat 
penting untuk membangun masjid sendiri 
supaya dapat beribadah dengan khusyu’, 
tenang dan sesuai dengan tuntunan Nabi 
Muhammad. Salah satu anggota Wahabi yang 
bekerja di Markas Assunnah menyatakan, 



87Saipul Hamdi, dkk.—Eskalasi Konflik Wahabi dengan Masyarakat Lokal di Mamben Daya, Lombok Timur

“kami biasanya shalat di masjid yang terdapat 
di markaz jika tidak ada masjid Wahabi di 
kampung anggota kami (Wawancara 8 April 
2023). Kami merasa lebih nyaman karena 
sesuai dengan tata cara shalat yang diajarkan 
oleh Nabi Muhammad, maka bagi teman-
teman yang agak jauh dari markaz diupayakan 
membangun masjid di kampung mereka”. 
Jadi, pembangunan masjid tidak semata-
mata memisahkan atau menjauhkan diri 
dari “masjid” masyarakat secara luas, tetapi 
mereka mencari kenyamanan, ketenangan, 
dan kekhusyuan akibat penafsiran yang 
berbeda terhadap teks suci yang mengajarkan 
tata cara shalat.  

Pembangunan masjid baru yang khusus 
buat anggota Wahabi dapat menjadi solusi 
di tengah perbedaan yang mengakibatkan 
gesekan di masjid masyarakat. Sulit untuk 
menyatukan mereka karena adanya 
pemahaman yang berbeda dalam praktik 
shalat dan ritual lainnya yang berujuang 
pada klaim sah atau tidak sahnya shalat 
itu (Asif, 2018; Madali, 2020). Tokoh-
tokoh Wahabi kemudian bergerak cepat 
membangun masjid-masjid di kampung, di 
desa, di perumahan sebagai tempat jamaah 
mereka shalat dan berkumpul meskipun 
tidak banyak anggota yang tinggal di sana. 
Mereka membeli tanah warga, bergotong 
royong dan bekerja sama mengeluarkan 
uang secara swadaya untuk pembangunan 
dan pembebasan tanah tersebut. Akan tetapi, 
data lapangan menunjukkan bahwa sebagian 
besar biaya pembangunan masjid disponsori 
oleh lembaga donor dari Timur Tengah, 
sedangkan Wahabi hanya menyediakan 
lahannya saja. Bantuan inilah yang membuat 
sebagian bangunan masjid-masjid Asunnah 

kelihatan lebih bagus, megah, dan lebih 
bersih (Hamdi, 2019; Said, 2019).   

Maraknya pembangunan masjid di 
bawah bendera Wahabi melahirkan respon 
yang beragam di masyarakat. Sebagian 
masyarakat menerima, dan sebagian 
menolak pembangunan masjid Wahabi 
karena dianggap memisahkan diri dari 
“masjid” masyarakat yang telah lama berdiri 
dan dicurigai adanya agenda tersembunyi 
yang ingin memengaruhi dan memecah 
belah masyarakat. Mereka yang tidak 
setuju berupaya menggagalkan proses 
pembangunan, bahkan berupaya merusak 
dan membakar masjid tersebut. Aksi 
penolakan dan pembakaran masjid dilakukan 
karena berbagai faktor termasuk adanya 
indikasi segregasi sosial yang akan dilakukan 
oleh jamaah Wahabi dengan masyarakat. 
Isi ceramah yang seringkali menyudutkan 
dan membidahkan praktik ibadah lokal 
masyarakat seperti tahlilan, dan juga tidak 
ada komunikasi dan izin dari tokoh agama 
dan masyarakat di luar Wahabi. 

Artikel ini fokus pada peristiwa 
penyerangan masjid Wahabi yakni Masjid 
Imam As-Syafi’i di Mamben Daya dan Markaz 
As-sunnah di Bageknyaka Lombok Timur. 
Penyerangan dan pembakaran masjid Wahabi 
menjadi fenomena sosial di berbagai desa di 
Lombok, Nusa Tenggara Barat. Bahkan di 
beberapa daerah di Indonesia pembangunan 
masjid Wahabi juga mengalami penolakan 
seperti pembangunan masjid Imam Ahmad 
bin Hambal milik Wahabi di Bogor. Di Lombok 
sendiri beberapa masjid Wahabi yang pernah 
dibakar adalah masjid Wahabi di Kabar, 
Sakra Barat, Masjid Wahabi di Pringgasela, 
Masjid Wahabi di Masbagik, Masjid Wahabi 



88 Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 82—102

di Kota Raja, dan Masjid Wahabi di Suralaga 
(Hamdi, 2019). Pembakaran ini pada 
umumnya diakibatkan karena ketidaksukaan 
masyarakat terhadap perilaku keagamaan 
Wahabi yang menyerang dan mengklaim 
sebagai kelompok yang paling benar praktik 
Islamnya.  

  Penolakan pembangunan Masjid Imam 
As-Syafi’i di Mamben Daya terjadi setelah 
kepala desa memberi izin untuk melanjutkan 
pembangunan tersebut. Masjid Wahabi telah 
lama direncanakan untuk dibangun sebagai 
bagian dari syiar dakwah di daerah tersebut. 
Tanah lahan masjid dibeli oleh pihak Yayasan 
Assunah dari salah satu warga desa Mamben 
Daya. Pembangunannya mulai dilakukan di 
akhir tahun 2021 setelah memperoleh izin 
tanda tangan dari tetangga yang tinggal di 
sekitar komplek Masjid Assyafi’i. Menurut 
Sekretaris desa Maben Daya, awalnya panitia 
pembangunan masjid datang ke pihak desa 
untuk meminta izin pembangunan masjid, 
tetapi berkas mereka dikembalikan untuk 
dilengkapi terutama izin dan tanda tangan 
dari pihak warga yang tinggal di sekitar masjid. 
Setelah memperoleh tanda tangan dari 
tetangga di komplek pembangunan masjid 
maka pihak desa kemudian menandatangani 
izin pembangunan masjid itu. 

“Tidak ada alasan kami dari pihak desa 

menolak pembangunan tersebut setelah 

panitia mendapat persetujuan dari 

tentangga di sekiar masjid”, kata Sekdes 

Mamben Daya (Wawancara 6 Mei 2023). 

Aktivitas pembangunan masjid terus 
dilanjutkan meskipun masyarakat mulai 
menolak surat izin dari pihak desa. 
Pembina majelis taklim Darunnajah Al-
Irsyadi pimpinan Ustaz Ahmad Asdaruddin 

menyatakan,  “kelompok Wahabi melakukan 
pembohongan publik, belum ada izin IMB 
dari pihak pemerintah daerah, pembangunan 
mereka sudah berjalan”. Pihak Wahabi juga 
melanggar Peraturan Bersama Menteri 
(PBM) nomor 8 dan 9 tahun 2006 terkait 
aturan pembangunan tempat ibadah. Dia 
juga menekankan bahwa pembohongan 
inilah yang menjadi perhatian masyarakat 
Mamben Daya termasuk dari tokoh 
agama dan masyarakat. Menurutya, pihak 
Wahabi tidak pernah berkomunikasi dan 
memusyawarahkan rencana pembangunan 
masjid tersebut dengan tokoh-tokoh agama 
dan masyarakat di desa ini” (interview, 24 
Juni 2023). 

Pembangunan tempat ibadah seringkali 
menjadi polemik di kalangan kelompok 
beragama di Indonesia. Kasus-kasus yang 
pernah muncul misalnya pelarangan 
pembangunan Gereja GKI Yasmin Bogor 
Jawa Barat, gereja HKBP Maranatha Cilegon, 
Gereja di Lumajang, pembangunan  Gereja 
Kristen Jawi Wetan (GKJW) di Malang, dan 
pembanguna Pura Segara di Lombok Nusa 
Tenggara Barat(Ludji et al., 2023; Wijayanto, 
2021). Peraturan bersama Menteri Agama dan 
Menteri Dalam Negeri menjadi dasar polemik 
karena adanya empat sarat yang harus 
dipenuhi yaitu minimal jamaah 90 orang, 
harus ada dukungan warga sekitar 60 orang, 
rekomedasi FKUB dan rekomendasi dari 
Kemenag di berbagai daerah(Ardiansah, 2018; 
Debataraja, 2022). Aturan ini menjadi momok 
yang menakutkan dan menghambat proses 
pembangunan tempat ibadah terutama bagi 
kelompok minoritas. Selain sulit mendapat 
izin dari warga lokal yang di luar kelompok 
mereka, aksi penolakan melalui demonstrasi 



89Saipul Hamdi, dkk.—Eskalasi Konflik Wahabi dengan Masyarakat Lokal di Mamben Daya, Lombok Timur

dan intimidasi juga seringkali terjadi 
(Suryawati & Syaputri, 2022). 

Yang unik dalam temuan kasus riset ini 
adalah adanya resistensi masyarakat lokal 
terhadap pembangunan tempat ibadah 
organsiasi atau aliran keagamaan tertentu 
di dalam satu agama yang berbeda paham 
dan penafsiran. Di Lombok, pembangunan 
tempat ibadah alirah Ahamdiyah, LDII, dan 
Wahabi seringkali mendapat penolakan 
dan penyerangan dari Ormas lain (Wahab 
& Fakhruddin, 2019). Alasan penyerangan 
karena masjid tersebut diklaim mengajarkan 
kesesatan dan intoleransi terhadap praktik 
keagamaan masyarakat lokal. Jadi, tempat 
ibadah tidak lagi dipandang sebagai tempat 
yang suci dan mengajarkan kebaikan, 
sebaliknya menjadi tempat buruk dan sesat 
yang harus dirusak. Masjid juga dimaknai 
sebagai tempat memecah belah umat karena 
memisahkan diri dengan komunitas masjid 
yang lain. Masjid Wahabi tentunya cenderung 
akan mengakomodir tokoh-tokoh mereka 
sebagai imam dan penceramah, begitu 
juga sebaliknya organisasi lokal tidak akan 
mengakomodir tokoh-tokoh agama yang 
berseberangan dengan mereka.  

Pembakaran masjid Wahabi di 
Lombok dilakukan oleh kelompok yang 
mengatasnamakan diri pembela Ahlusunnah 
Wal Jamaah yang terdiri dari anggota 
organisasi Nahdlatul Ulama (NU), Nahdlatul 
Wathan (NW), Nahdlatul Wathan Diniyah 
Islamiyah (NWDI), Marakit Taklimat dan 
tokoh-tokoh adat. Di awal aksi pada 3 
Desember 2023 tidak ada pembakaran sama 
sekali, mereka aksi secara damai ke lokasi 
masjid dan ke kantor pemerintah desa setelah 
sebelumnya tuntutan mereka tidak digubris 

oleh kepala desa Mamben Daya. Koordinator 
aksi Asdaruddin menyatakan, kelompok 
Wahabi terus melakukan pembangunan, 
bahkan pada tahap pengecoran untuk 
tingkat dua. Mereka tidak peduli dengan 
tuntutan masyarakat yang menolak dan 
menuntut penghentian pembangunan 
masjid. Sikap inilah yang mendorong kami 
melakukan aksi, katanya. Ratusan massa 
berdemo menggunakan mobil dan berjalan 
kaki yang dikenal dengan aksi super damai 
212 bertepatan dengan tanggal 2 Desember 
2021. Nama aksi 212 ini tersinspirasi dari 
nama aksi nasional 212 yang dipimpin oleh 
Habib Riziek ketika menuntut Ahok dipenjara 
dan diadili dalam kasus penistaan agama. 
Secara bergantian mereka berorasi menolak 
kehadiran Wahabi di desan Mamben Daya 
dan meminta menghentikan pembangunan 
masjid As-Syafi’i. 

Setelah berorasi di sekitar masjid As 
Syafi’i, massa kemudian menuju kantor desa 
Mamben Daya. Kepala desa yang awalnya 
mendukung pembangunan masjid Wahabi 
berubah pikiran dan berbalik mendukung 
aksi massa yang menuntut pencabutan izin 
pembangunan masjid. Dengan suara yang 
gemetar di depan massa, kepala desa dipaksa 
membacakan tuntutan pendemo yang telah 
dikonsep sebelumnya oleh koodinator aksi. 
Massa menekan kepala desa dan memberikan  
pilihan mencabut izin pembangunan masjid 
atau akan dipaksa turun sebagai kepala 
desa. Setelah kepala desa membacakan 
tuntutan para pendemo, massa kemudian 
meninggalkan kantor kepala desa. Mereka 
berharap waktu yang dijanjikan oleh pihak 
desa membongkar sendiri bangunan masjid 
Wahabi dapat direalisasikan. 



90 Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 82—102

Di pihak kelompok Wahabi sendiri 
tidak tinggal diam, mereka melakukan 
perlawanan terhadap tuntutan massa. 
Karena merasa punya hak yang dilindungi 
undang-undang dalam kebebasan beragama, 
kelompok Wahabi terus bertahan dan tetap 
melanjutkan pembangunan secara diam-
diam. Pemerintah daerah dan kepolisian 
berupaya untuk memediasi kedua kelompok 
yang berselisih pada 5 Desember  2022, 
akan tetapi mediasi selalu gagal karena 
salah satu kubu tidak hadir di acara mediasi 
tersebut. Para pendemo justru kecewa 
dengan Langkah Bupati Lombok Timur yang 
memberikan bantuan tiga bus kepada pihak 
Yayasan Assunnah setelah aksi demonstrasi 
yang mereka lakukan ke masjid As-Syafi’i. 
Asdaruddin menyatakan, dirinya dan tokoh-
tokoh agama di Mamben Daya sangat kecewa 
dan melihat Bupati tidak netral dan lebih 
memihak ke Wahabi. 

Puncak penyerangan terhadap masjid 
As-Syafi’i terjadi setelah beredar video 
yang berisi ceramah salah satu tokoh 
penting Wahabi yakni Tuan Guru Mizan 
Kudsiah yang menghina makam-makam 
suci yang dianggap keramat oleh orang-
orang Sasak. Meskipun konteksnya lebih ke 
kritik terhadap pengkultusan pada sebuah 
makam sebagai tempat berdo’a, namun 
kata-kata “tain acong” atau berak anjing 
dianggap sangat menghina makam leluhur 
orang Sasak. Makam-makam yang disebut di 
ceramah tersebut adalah makam Selaparang, 
Sekarbela, Ali Batu, dan Batu Layar. Makam-
makam tersebut merupakan napak tilas para 
wali ketika menyebarkan Islam sebelum 
kemerdekaan Indonesia. Makam-makam ini 
dikunjungi oleh masyarakat untuk mengingat 

jasa para wali yang menyebarkan Islam dan 
meminta keberkahan kepada Allah di lokasi 
makam mereka. Potongan video ini tersebar 
dengan cepat lewat media sosial WhatsApp 
dan Facebook yang menimbulkan reaksi 
keras dari tokoh agama dan kelompok adat 
atas konten ceramah tersebut. 

Peristiwa penghinaan makam para 
wali yang disebutkan di potongan video itu 
bersamaan dengan kasus penolakan masjid 
As-Syafi’i di Mamben Daya. Setali mata 
uang, kasus ini menjadi momentum bersama 
melawan kelompok Wahabi. Makam-makam 
yang dihina tidak hanya berlokasi di Lombok 
Timur, tetapi juga di Lombok Barat, Mataram 
dan Lombok bagian Selatan. Para murid dan 
keturunan dari wali tersebut menghubungi 
koordinator aski Asdaruddin untuk bersama-
sama melakukan aksi yang lebih luas dari 
sebelumnya. Tepat pada tengah malam, 2 
Januari 2022 aksi senyap terjadi oleh massa 
dengan cepat mereka membakar masjid 
Assyafi’i di Mamben Daya dan kemudian 
bergerak ke markaz besar Wahabi di 
Bageknyaka yang hanya berjarak 1 km. 

Aksi ini dilakukan pada tengah malam 
jam 1.30 AM  oleh sekitar 300-500 orang. 
Menurut Ahmad, salah satu tokoh pemuda 
Wahabi yang sedang piket menjaga masjid 
As-Syafi’i menyatakan, massa menyerang 
menggunakan ikat kepala warna putih 
membawa senjata tajam. Mereka berkumpul 
di tengah jalan di dekat lokasi masjid As-Syafi’i. 
Awalnya dia mengira bahwa mereka yang 
menggunakan ikat kepala putih itu adalah 
orang Bali yang sedang keliling karena Muslim 
Sasak tidak menggunakan ikat kepala putih. 
Dia kemudian mengecek dan keluar masjid 
menggunakan sepeda motor mendekati 



91Saipul Hamdi, dkk.—Eskalasi Konflik Wahabi dengan Masyarakat Lokal di Mamben Daya, Lombok Timur

massa yang berkumpul. Dia ditarik oleh 
beberapa orang dan diintrogasi. Untungnya 
dia bisa berbahasa Sasak lokal dengan logat 
Mamben sehingga dirinya selamat dari 
pembunuhan. Ketika ditarik, massa yang 
membawa pedang sempat mengancam 
untuk membunuh dan menaruh pedang 
di lehernya. Melihat kejadian itu dia hanya 
minta untuk tidak dibunuh dan menyatakan 
dia orang asli kampung Mamben. Karena 
mendengar dialek Mamben, salah satu tokoh 
menyelematkannya dari amukan massa dan 
disuruh pulang melalui jalur alternatif ke 
rumahnya. Adapun teman-temannya yang 
berjaga sebanyak sembilan  orang di masjid 
melarikan diri dan bersembunyi di parit-parit 
sawah supaya tidak kelihatan. Peristiwa ini 
tidak menimbulkan korban jiwa, hanya terjadi 
pembakaran bangunan masjid dan bahan-
bahan yang digunakan. Setelah pembakaran 
ini terjadi, massa kemudian menuju kompleks 
markaz pusat Wahabi yang juga Pondok 
Pesantren As-Sunnah tempat santri belajar. 
Massa bergerak cepat membakar mobil dan 
motor di lokasi halaman pesantren dan juga 
klinik Kesehatan. 

Pengaruh Potongan Video dan Dampaknya 
terhadap Eskalasi Konflik 

Saya berargumen bahwa penyerangan 
ke markaz As-Sunnah merupakan bagian 
dari eskalasi konflik antara kelompok 
Wahabi dengan masyarakat lokal yang terjadi 
sebelumya di desa Mamben Daya. Konflik 
ini meluas setelah beredar potongan “video” 
yang menghina makam suci para leluhur dan 
para wali yang sangat dihormati oleh Muslim 
Sasak. Potongan video Tuan Guru Mizan 
Qudsiah, salah satu tokoh pentolan Wahabi 

yang menyindir dan menghina praktik tradisi 
ziarah ke makam leluhur Sasak yang dilakukan 
setiap minggu, bulan dan tahun. Dalam 
video itu dia mengkritisi kepercayaan yang 
berkembang di masyarakat pengkultusan atas 
makam-makam “kramat”, dan memposisikan 
makam-makam itu sama dengan makam 
“tain acong” atau makam berak Anjing yang 
juga disakralkan oleh warga. Potongan video 
ini menimbulkan kegaduhan dan gejolak 
besar di masyarakat Lombok. Meskipun 
video ini telah lama diunggah oleh channel 
Youtube Surabaya Mengaji, tetapi memiliki 
momentum yang besar ketika diedit dan 
dipotong untuk disebarkan di tengah-tengah 
panasnya aksi demo pembangunan masjid 
As-Syfi’i di desa Mamben Daya. 

Penyebutan nama-nama makam 
yang telah melegenda termasuk makam 
Selaparang, Bintaro, Sekarbela, Loang 
Balok, Batu Layar, dan Ali Batu memancing 
kemarahan masyarakat dan berdampak 
pada eskalasi konflik yang lebih besar. Selain 
menyerang dan membakar masjid Wahabi di 
Mamben Daya, massa kemudian menyerang 
markaz As-sunnah dan melakukan 
pembakaran terhadap fasiltias di dalamnya 
termasuk pondok pesantren dan klinik 
kesehatan. Serangan ke markaz As-sunnah 
dilakukan oleh orang-orang yang sama 
menyerang masjid As-Syafi’i dengan identitas 
ikat kepala (sapok) putih lengkap membawa 
sejata tajam. Skuriti yang menjaga markaz 
As-sunnah lari ketakukan menyelamatkan 
diri karena kalah jauh dari jauh jumlah massa 
yang menyerang diperkirakan antara 300-
500 orang. Mobil-mobil dari arah Timur 
dan Barat dihentikan sementara ketika aksi 
penyerangan mereka berlangsung. Massa 



92 Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 82—102

langsung masuk ke halaman markasz As-
sunnah dan membakar mobil dan motor 
di tempat parkir persis di depan masjid 
dan klinik. Para pekerja di dalam klinik 
kesehatan ketakutan dan tidak berani keluar, 
begitu juga anak-anak siswa di asrama yang 
terbangun mengalami ketakutan dan trauma. 
Untungnya, sebagian besar siswa sedang 
tidur ketika peristiwa pembakaran tersebut 
sehingga tidak menimbulkan kepanikan 
besar. Tidak lama setelah kebakaran polisi 
berhasil mengamankan area markaz As-
Sunnah. Menariknya, tidak ada satupun 
pelaku yang ditangkap oleh kepolisian, dan 
identitas mereka tidak pernah diekspos ke 
publik. 

Praktik vandalisme seringkali terjadi 
di wilayah Lombok Nusa Tenggara Barat. 
Vandalisme merupakan bentuk pengerusakan 
properti milik seseorang atau kelompok yang 
dilakukan oleh orang tententu (Bhati, 2023). 
Penyerangan terhadap masjid dan markaz As-
Sunnah merupakan bentuk vandalisme karena 
mereka merusak dan membakar properti 
milik kelompok Wahabi. Penyerangan di 
markaz Asunnah mengakibatkan terbakarnya 
enam buah sepeda motor, dan enam buah 
mobil yang terparkir di halaman markaz. 
Tidak ada korban jiwa dalam penyerangan 
tersebut yang diperkirakan dilakukan 300-
500 orang lengkap dengan senjata tajam. 
Pembakaran tepat dilakukan padak jam 2.30 
AM dini hari, pada saat orang sedang tertidur 
pulas. Di dalam markaz As-Sunnah terdapat 
masjid, klinik kesehatan, kantor biro haji dan 
umrah, lembaga Assunnah Peduli, lembaga 
pendidikan SD, SMP, SMA Islam Terpadu, 
Ma’had Ali untuk perempuan, asrama santri, 
perumahan untuk guru-guru, dan aggota 

Wahabi. Setelah beberapa jam kejadian, 
pihak kepolisian datang mengamankan lokasi 
kebakaran. Langkah cepat pihak kepolisian 
berhasil menghentikan laju api sehingga 
tidak menyentuh asrama santri. Jika seluruh 
bangunan itu terbakar, maka ribuan santri 
akan menjadi korban.  

Pembakaran markaz As-Sunnah menjadi 
berita nasional dan menarik perhatian 
pemerintah pusat dan daerah. Menurut 
Asdaruddin, tokoh agama dan Hamid, 
tokoh masyarakat bahwa pembakaran 
markas tersebut merupakan akumulasi dari 
kekecewaan masyarakat terhadap dakwah 
Wahabi yang seringkali menyalahkan dan 
menyesatkan praktik beragama masyarakat 
Muslim lokal melalui ceramah langsung di 
masjid-masjid mereka, dan juga melalui 
media sosial YouTube. TGB. Zainul 
Majdi dalam sebuah wawancara dengan 
stasiun TV nasional TVONE berpendapat 
bahwa “tidak ada yang lebih mulia selain 
mengajak pada kebaikan, maka pendakwah 
harus bertanggung jawab atas apa yang 
disampaikan karena dia sedang meminjam 
podium Nabi Muahmmad. Apa yang 
disampaikan harus sesuai dengan cara-cara 
Nabi”. Terkait dengan penghinaan terhadap 
pengamalan agama di Lombok terutama 
ziarah makam leluhur menurut Majdi adalah 
sikap yang kurang arif dan mendatangkan 
ketegangan. Menurutnya, ini bagian dari 
pengamalan ajaran Ahlusunnah wal Jamaah 
(Azwaja), tradisi yang baik yang tumbuh dan 
berkembang ratusan tahun dan itu diakui di 
dalam agama Islam. Kasus penyerangan ini 
adalah respon dan reaksi masyarakat yang 
sudah cukup lama yang keberatan terhadap 
konten agama yang disampaikan. Tidak perlu 



93Saipul Hamdi, dkk.—Eskalasi Konflik Wahabi dengan Masyarakat Lokal di Mamben Daya, Lombok Timur

tradisi ziarah itu diungkit dan dipojokkan, 
banyak konten yang lebih konstruktif untuk 
disampaikan”. 

Konflik antara Wahabi dengan 
masyarakat lokal terus mengalami eskalasi 
yang lebih luas. Tidak cukup dengan 
penyerangan di markaz As-Sunnah, massa 
dari berbagai Ormas, santri dari berbagai 
pondok pesantren, tokoh aagama dan  
tokoh adat menuntut pembubaran Yayasan 
Asunnah dan cabang-cabangnya di seluruh 
pulau Lombok. Masyarakat menggelar aksi 
demo berjilid-jilid yang melibatkan ribuan 
warga di Lombok Timur dan di Mataram. 
Aksi awal demo 212 yang hanya menutut 
pencabutan izin pembangunan masjid 
Wahabi di Mamben Daya berlanjut ke demo-
demo yang lain termasuk misalnya aksi demo 
di depan kantor Bupati oleh pengikut tuan 
guru Ali Batu. Keluarga dan pengikut TGH. Ali 
Batu melakukan aksi dengan jumlah massa 
diperkirakan 6000 orang. Sambil berjalan kaki 
membawa poster dan membaca shalawat, 
mereka juga menyampaikan beberapa 
tuntutan, yaitu kasus Mizan Qudsiah yang 
menghina makam tuan guru Ali Bata harus 
diproses. Satriawan, perwakilan keluarga 
keturunan TGH. Ali Batu menyatakan, sangat 
terusik dengan dengan ceramah tokoh 
Wahabi tersebut, dia tidak paham dengan 
sepak terjang TGH. Ali Batu yang berhasil 
menyatukan kelompok bangsawan dan mati 
syahid ketika perang melawan penjajah 
Bali yang dianggap menzalimi masyarakat 
Sasak. Juru bicara pada aksi demo juga 
menyampaikan tuntutan mereka agar Mizan 
Qudsiah, pemimpin Wahabi segera diproses 
karena menyampaikan ceramah yang 
intoleren, mengeluarkan kata-kata kotor dan 

menyesatkan. Bupati Lombok Timur yang 
menemui massa juga menyampaikan orasi 
terkait kasus yang muncul. Menurutnya 
Wahabi harus membaca ulang sejarah TGH. 
Ali Batu supaya tidak cepat merendahkan 
tokoh agama yang kharismatik tersebut. 

Kasus penyerangan berupa pembakaran 
masjid Wahabi di Mamben Daya dan Markas 
Assunah merupakan respon dari ceramah 
ustaz Mizan Qudsiah yang dipotong dan 
diviralkan melalui media sosial. Tidak hanya 
masyarakat yang melakukan kekerasan, tokoh 
Wahabi juga melakukan kekerasan simbolik 
terhadap simbol-simbol suci yang sangat di 
hormati oleh masyarakat lokal, yaitu makam 
keramat para wali. Jadi argumen kami adalah 
kedua kelompok massa pada dasarnya sama-
sama melakukan kekerasan terhadap simbol 
yang dianggap suci oleh masing-masing. 
Ziarah makam bagi Wahabi adalah haram, 
apalagi meminta doa kepada jenazah yang 
dimakamkan di tempat itu. Persoalannya 
kelompok Wahabi memaksakan pemahaman 
dan penafsiran mereka ke masyarakat 
dengan cara menentang, dan mengkirik 
secara ekstrim. Dalam praktik ritual ziarah 
makam sulit untuk dipisahkan bahwa praktik 
kegamaan masyarakat Sasak antara meminta 
keberkahan dari makam atau dari Allah. 
Setiap ritual yang dilakukan menggunakan 
sesajen yang disertai dengan doa secara 
Islam. Praktik sinkritisme agama sangat 
kental dalam tradisi keagamaan masyarakat 
Sasak, bahkan di beberapa ritual masyarakat 
Muslim sharing tempat ibadah dengan 
masyarakat Hindu di Pura Lingsar Lombok 
Barat (Cederroth, 1975; Harnish, 2022). 

Kemaliq di pura Lingsar awalnya dikuasai 
oleh masyarakat Muslim, di sana terdapat 



94 Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 82—102

mata air dan batu-batu yang dipercayai 
memiliki roh. Ummat Islam selalu bersemedi 
di tempat suci tersebut, begitu juga orang 
Hindu(Ribut et al., 2019; Saladin, 2011). Akan 
tetapi, belakangan ini kemaliq tersebut 
diambil alih dan didominasi oleh orang 
Hindu, mereka lebih sering beribadah di 
sana daripada umat Islam. Menurut ketua 
adat di lingkungan kemaliq bahwa hadirnya 
Islam syariah termasuk Wahabi telah 
mempengaruhi praktik ritual yang dilakukan. 
Sekarang masyarakat lokal Muslim sangat 
jarang melakukan ritual di sini, berbeda 
dengan sebelumnya. Kami selalu dianggap 
sesat, sirik, dan keluar dari ajaran Islam, 
kata ketua adat. Saat Covid-19, kami juga 
tidak pernah lagi mengadakan perang topat, 
perang yang menjadi simbol kerukunan 
masyarakat Hindu dan Muslim. 

Berkembangnya ajaran takfirisme, bidah, 
dan sesat oleh kelonpok Wahabi menjadi 
acaman serius bagi masyarakat. Pada saat 
yang bersaaan, kelompok Wahabi melihat 
pemurnian tauhid ini sebagai tugas suci 
dakwah yang harus disampaikan seperti 
yang dilakukan Nabi Muhammad. Materi dan 
pendekatan dakwah yang terus mewacanakan 
pemurnian agama dan penghilangan praktik 
ritual lokal yang dianggap sesat merupakan 
sumber-sumber konflik dan perpecahan. 
Konflik dan kekerasan sulit dihindari ketika 
Wahabi berbicara atas nama ajaran Islam 
yang benar, dan yang lain sesat tidak sesuai 
dengan ajaran Islam. Ritual kematian berupa 
“tahlilan” juga misalnya ditentang oleh 
Wahabi karena adanya jamuan makanan yang 
dianggap tidak pernah dilakukan oleh Nabi 
Muhammad. Tahlilan kematian merupakan 
ritual yang popular di masyarakat yang 

diwarisi dari nenek moyang sejak Islam datang 
di Lombok. Tradisi ini terus dipelihara oleh 
masyarakat dalam bentuk peringatan tujuh 
hari, sembilan hari, 40 hari sampai 100 dan 
1000 hari. Tradisi ini mengalami kemunduran 
sejak masuknya aliran-aliran pemurnian dari 
organisasi Islam lainnya termasuk dari aliran 
Wahabi. 

Wahabi di satu sisi mulai menarik simpati 
masyarakat, mereka menawarkan praktik 
beragama yang sederhana tidak diberatkan 
dengan campuran praktik budaya dan adat. 
Kematian misalnya cukup dengan dishalatkan 
dan memberi bantuan kepada keluarga 
yang ditinggal, bukan meminta mereka 
menyediakan makanan atau pesta-pesta 
yang membutuhkan uang banyak. Meskipun 
keluarga dekat yang meninggal dan masih 
mempraktikkan ritual “begawe mate” anggota 
Wahabi tidak akan hadir. Bahkan dalam 
beberapa kasus anggota Wahabi menentang 
saudara-saudaranya yang mempraktikkan 
ritual tersebut sehingga terjadi konflik di 
internal keluarga yang membawa-bawa 
nama ajaran mereka.

Wahabi juga aktif membangun masjid 
sebagai media dakwah. Pembangunan masjid 
Wahabi disponsori oleh negara Timur Tengah, 
mereka hanya menyediakan lahan. Mereka 
memisahkan diri dengan masjid masyarakat 
yang umum karena adanya perbedaan tata 
cara shalat. Mereka hanya shalat berjamaah 
di masjid-masjid Wahabi yang terdekat. 
Pengikut Wahabi yang tersebar-kemana-
mana tidak memiliki akses ke masjid Wahabi 
yang terdekat, maka itulah alasan lain mereka 
untuk membangun masjid. Akan tetapi, sangat 
disayangkan ketika masjid-masjid mereka 
mendapat  respon negatif dari masyarakat, 



95Saipul Hamdi, dkk.—Eskalasi Konflik Wahabi dengan Masyarakat Lokal di Mamben Daya, Lombok Timur

bahkan menyerang dan membakar masjid 
mereka. Tempat-tempat suci menjadi hal 
yang menakutkan berupa serangan antara 
dua kelompok dalam konteks ini adalah 
makam suci dan masjid. Konflik Wahabi 
dengan masyarakat lokal terus mengalami 
reproduksi dan eskalasi ketika ruang-ruang 
publik untuk bersatu disalahgunakan untuk 
berpisah.

Peran Para Tokoh dalam Pusaran Konflik 
Wahabi dan Kepentingan Mereka

Dalam studi konflik, identifikasi agen-
agen konflik sangat penting dilakukan 
untuk memahami latar belakang, agenda 
dan kepentingan dari keterlitaban mereka 
dalam konflik tersebut. Konflik dalam teori 
Karl Marx disebabkan karena kompetisi 
antara agen sosial dalam memperebutkan 
sumber daya yang terbatas. Pertarungan 
antara kelas terutama dominasi kelompok 
kelas elit terhadap kelas bawah tidak hanya 
menimbulkan alienasi bagi kelas pekerja 
terhadap nilai-nilai dari hasil pekerjaan 
mereka, tetapi juga diskriminasi, eksploitasi 
dan kekerasan simbolik(Rockmore, 2002). 
Dalam konteks Wahabi dengan masyarakat 
lokal, konflik yang muncul lebih kompleks 
karena tidak hanya melibatkan persoalan 
kecemburuan sosial dalam persaingan 
ekonomi, juga tentang legitimasi kebenaran, 
dominasi pendidikan, status sosial, dan 
otoritas keagamaan. Kontestasi antar 
organisasi kemasyarakatan (Ormas) 
Islam dalam perebutan anggota, peran di 
tempat ibadah seperti masjid, dan ruang 
kekuasaan termasuk politik praktis lazim 
terjadi di lapangan ketika menargetkan 
individu-individu untuk bergabung ke 
dalam organisasi atau Yayasan mereka. 

Jumlah anggota memainkan peran penting 
atas kelancaran aktivitas keagamaan dan 
percepatan pertumbuhan ekonomi Ormas. 
Kepentingan politik juga melatari perebutan 
massa terutama bagi Ormas yang partisipatif 
dan terlibat langsung dalam politik praktis. 

Setidaknya terdapat dua tipe Ormas 
Islam di Lombok terkait dengan politik 
praktis yaitu pertama, Ormas yang terlibat 
langsung dengan partai politik. Kedua, 
Ormas yang tidak terlibat langsung, tetapi 
menjadi pendukung di belakang salah 
satu partai politik. Di antara Ormas yang 
terlibat langsung adalah Nahdlatul Wathan, 
Nahdlatul Wathan Diniyah Islamiyah, Yatopa, 
Marakit Taklimat, dan Nahdlatul Ulama. 
Meskipun secara aturan organisasi bersikap 
tidak berafiliasi dengan partai manapun, 
tetapi fakta di lapangan tokoh-tokoh utama 
dari Ormas tersebut sangat aktif berkegiatan 
politik praktis dengan bungkus agama. 
Bendera-bendera partai politik terpampang 
di lokasi acara Ormas tersebut. Di lingkungan 
NW dan NWDI misalnya, setiap acara hari 
ulang tahun (Hultah) Yayasan pendidikan 
pertama NWDI ataupun acara besar Ormas 
lainnya terpasang bendera partai politik di 
pinggir jalan dan di di lokasi acara. Adapun 
kelompok yang tidak terlibat langsung di 
politik praktis adalah kelompok Wahabi, 
Jamaah Tabligh, Ahmadiyah, Hidayatullah, 
dan LDII. Meskipun tidak terlibat di politik 
praktis, tetapi Wahabi misalnya memiliki 
akses ke pemerintah cukup kuat, mereka 
membangun komunikasi dan melakukan 
dakwah di masjid-masjid pemerintah. 
Jamaah Tabligh sedikit berbeda mengambil 
jalan ekstrim tidak bekerja sama dengan 
pemerintah dalam arti mengajukan proposal 



96 Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 82—102

untuk kegiatan keagamaan mereka. Apa yang 
mereka lakukan murni swadaya dari anggota 
Jamaah Tabligh. 

Keberadaan ormas-ormas tersebut di 
masyarakat menciptakan persaingan di 
antara anggota dan tokoh masing-masing 
Ormas. Kelompok Wahabi termasuk yang 
paling ditentang di masyarakat karena 
pendekatan mereka yang menyerang praktik 
budaya lokal termasuk tradisi keagamaan 
yang telah berkembang dari generasi 
sebelumnya. Akibatnya, Wahabi dihadapkan 
dengan konflik di berbagai tempat dakwah 
mereka, meskipun perlahan-lahan pengaruh 
dakwah Wahabi mulai diakui dan diterima 
oleh masyarakat. Masjid-masjid mereka 
menjadi sasaran serangan, selain karena 
dianggap menyaingi masjid yang ada di 
lingkungan masyarakat, juga masjidnya 
dianggap memisahkan diri dari masyarakat. 
Segragasi sosial ini melahirkan image 
yang negatif tentang Wahabi, begitu juga 
sebaliknya Wahabi memandang adanya 
praktik yang keliru di masyarakat  yang 
keluar dari aqidah Islam.

Kasus pembakaran masjid Wahabi di desa 
Mamben Daya awalnya hanya melibatkan 
tokoh-tokoh agama dan masyarakat yang 
tinggal di desa Mamben Daya. Koordiantor 
aksi Asdaruddin menyatakan, hampir semua 
tokoh agama dan masyarakat keberatan 
dengan adanya izin pembangunan masjid 
tersebut. Belum ada izin keluar, masjid 
mereka sudah berdiri, katanya. Menurutnya, 
“Wahabi melakukan kebohongan publik dan 
ini yang kami beratkan dari tokoh-tokoh 
Mamben Daya. Desa Mamben Daya telah lama 
menjadi target kelompok Wahabi. Jika Wahabi 
berhasil membangun masjid, maka pengaruh 

Wahabi semakin kuat di masyarakat, dan 
mereka rencananya akan membangun masjid 
di Mamben Lauk (Mamben Selatan), dan desa 
Wanasaba, kata Asdaruddin. Penyebaran 
inilah yang kami kuatirkan ke depannya 
dapat merusak persatuan masyarakat. Dia 
juga mengumpulkan semua tokoh agama 
dan masyarakat di desa Mamben Daya untuk 
menyikapi gerakan Wahabi yang dianggap 
semena-mena tanpa izin dan komunikasi 
ke tokoh-tokoh. Para tokoh agama dan 
masyarakat desa Mamben Daya kemudian 
menandatangani petisi pencabutan izin 
ke pihak kepala desa. Tanda tangannya ini 
disebarkan di media sosial dan mengancam 
akan melakukan aksi jika izin pembangunan 
tidak ditanggapi. 

Pemberian izin oleh pihak desa menurut 
Sekdes Mamben Daya merupakan hak 
konstitusional warga negara. Setelah 
panitia pembangunan masjid As Syafi’i 
dari komunitas Wahabi mendapat tanda 
tangan dari tentangga, pemerintah desa 
kemudian mengeluarkan izin pembangunan. 
Dikarenakan oleh tekanan semakin kuat 
dari masyarakat dan tokoh agama termasuk 
rencana aksi demo 212 di Masjid Imam As 
Syafi’i, pihak desa berupaya memediasi 
mereka, tetapi selalu gagal karena 
ketidakhadiran salah satu pihak. Kesbangpol 
Lombok Timur misalnya, sebelum terjadinya 
aksi demo 212 atas pembangunan gedung 
masjid Imam As Syafi’I tersebut telah 
mengundang para tokoh yang terlibat untuk 
duduk bersama dalam satu meja.  Begitu juga 
aparat keamanan dari kepolisian berupaya 
membangun komunikasi dengan tokoh-
tokoh agama untuk menggagalkan aksi 
demo yang diperkirakan akan anarkis dan 



97Saipul Hamdi, dkk.—Eskalasi Konflik Wahabi dengan Masyarakat Lokal di Mamben Daya, Lombok Timur

mengganggu stabilitas keamanan warga. 
Gagalnya negosiasi antara kelompok yang 
bertikai dan tidak adanya surat pencabutan 
secara tegas dari pihak desa mendorong aksi 
demo 212. Selain ke lokasi masjid Wahabi, 
para demonstran juga menuju kantor 
kepala desa yang berujung pada pembacaan 
pencabubatan izin pembangunan masjid 
Wahabi. 

Perubahan sikap kepala desa karena 
desakan dari tokoh agama dan masyarakat 
untuk menghentikan proses pembangunan 
masjid menjadi bumerang bagi anggota 
dan tokoh-tokoh Wahabi. Para tokoh dan 
anggota Wahabi sangat kecewa dengan 
sikap kepada desa tersebut, yang awalnya 
sangat mendukung pembangunan masjid 
Wahabi. Bahkan informasi dari salah satu 
informan menunjukkan bahwa pihak kepala 
desa yang mendorong teman-teman Wahabi 
membangun masjid tersebut, padahal 
signifikansinya tidak begitu mendesak 
membangun masjid di daerah ini. Tokoh-
tokoh Wahabi sadar bahwa desan Mamben 
Daya termasuk yang paling sulit ditaklukkan 
oleh pendakwah Wahabi karena ketaatan 
masyarakat Mamben Daya pada tokoh agama, 
tuan guru dan Ormas afiliasi mereka. Jumlah 
anggota Wahabi sangat kecil di Mamben Daya 
yakni hanya 60 orang dari ribuan penduduk, 
kata salah satu anggota Wahabi. Dia juga 
menyatakan, “kami merasa dibuang oleh 
kepala desa dan menjadi korban kontestasi 
politik lokal di desa tersebut”. Kepala desa 
diberi pilihan oleh demonstran, mendukung 
Wahabi atau kami turunkan dari posisi kepala 
desa. 

Kepala desa dalam penjelasannya tentu 
sangat berbeda dari data-data yang lain. 

Menurut kepala desa, pencabuatan izin 
dilakukan karena salah prosedur dari pihak 
Wahabi dalam membangun masjid, tidak 
ada musyawarah dan dialog dengan tokoh 
agama dan tokoh masyarakat lain di desa ini. 
Inilah yang menjadi masalah besar di sini, 
katanya. Kepala desa Mamben Daya juga 
mengungkapkan adanya kepentingan politik 
dalam kasus ini. Menurut pandangan kepala 
desa Mamben Daya, aksi demo tersebut 
bermuatan politik karena menyebut unsur 
“korupsi” di pemerintahan desa pada orasi 
mereka, dan keterlibatan dua calon kepala 
desa yang kalah pada Pilkades sebelumnya 
juga ikut dalam aksi demonstrasi tersebut. 
Malahan jabatan saya juga terancam jika 
tidak mengikuti kemaun pendemo, kata 
kepala desa. 

Pasca peristiwa demonstrasi terhadap 
pembangunan masjid Wahabi di Mamben Daya 
dan juga tuntutan penghentian izin menjadi 
pelajaran penting bagi semua pihak. Tidak 
hanya tokoh Wahabi yang dapat memetik 
pelajaran dari kasus ini, tetapi tokoh-tokoh 
lain termasuk para tuan guru, kepala daerah, 
dan kepolisian. Kepala desa menyatakan, 
segregasi sosial yang diciptakan oleh Wahabi 
mulai berubah, mereka dipaksa untuk hadir 
di acara-acara keagamaan meskipun tidak 
sesuai dengan ajaran mereka. Jika tidak 
hadir, maka konsekuensinya mereka akan 
dikucilkan di masyarakat. Saya menyaksikan 
sendiri adanya perubahan di kalangan 
Wahabi, banyak di antara mereka membaur 
di acara-acara ritual termasuk kematian 
yang sebelumnya mereka haramkan, kata 
kepala desa. 



98 Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 82—102

Upaya-upaya Pemerintah Daerah dalam 
Proses Rekonsiliasi 

Rekonsiliasi merupakan tahapan yang 
sangat penting pasca konflik dan kekerasan 
antara agen-agen sosial. Rekonsiliasi adalah 
proses untuk memperbaiki hubungan yang 
rusak, dan mencari titik temu dari persoalan-
persoalan yang dipertentangkan (Bar-Tal, 
2000; Pankhurst, 1999). Melihat kasus-
kasus kekerasan dan konflik yang terjadi di 
Lombok upaya rekonsiliasi secara utuh dan 
tuntas sangat jarang ditemukan. Konflik dan 
kekerasan seringkali berakhir dengan apa 
adanya tanpa ada kesepakatan damai. Dengan 
demikian konflik dan kekerasan tidak berhenti 
pada satu titik, tetapi justru mengalami eskalasi 
yang berkepanjangan tanpa akhir. 

Konflik internal Nahdlatul Wathan 
misalnya membutuhkan waktu 20 tahun 
untuk mencapai kata “islah” atau rekonsiliasi. 
Itupun masih saja terdengar adanya gesekan 
dan pertentangan antara kedua kubu pasca 
rekonsiliasi. Konflik Ahmadiyah dengan 
masyarakat lokal di Lombok misalnya tidak 
pernah muncul istilah rekonsiliasi, konflik 
dibiarkan begitu saja dan suatu saat akan 
terjadi ledakan kembali menimpa kelompok 
Ahamdiyah. Mereka aman untuk sementara 
karena mengungsi di lokasi perkotaan, tetapi 
mereka masih rentan dengan kekerasan 
karena rekonsiliasi secara teransparan dan 
jangka panjang belum pernah dilakukan. 
Aktor-aktor yang terlibat penyerangan 
terhadap Ahmadiyah tidak pernah meminta 
maaf, sebaliknya mereka mengancam 
Ahmadiyah jika kembali ke kampung halaman 
mereka sendiri. Rumah dan tanah mereka 
terpaksa dijual ke masyarakat dengan harga 
murah.  

Konflik Wahabi dengan masyarakat lokal 
juga terlihat kurangnya upaya rekonsiliasi 
yang dilakukan oleh kedua belah pihak. Ini 
terlihat dari menyebarnya konflik Wahabi 
dari satu desa ke desa yang lain. Penyerangan 
masjid Wahabi di Mamben bukanlah kejadian 
pertama, akan tetapi peristiwa penyerangan 
yang serupa terjadi di bebeberapa desa 
di Lombok khususnya di Lombok Timur. 
Pembakaran masjid Wahabi di desa Kabar 
Sakra, desa Pringga Sela, desa Suralaga, desa 
Dasan Borok, dan masjid Wahabi di desa Kota 
Raja. Keterlibatan pemerintah dalam jangka 
pendek cukup membantu meredekan konflik, 
tetapi untuk jangka panjang belum muncul 
kesadaran dari kedua belah pihak untuk 
saling menghormati perbedaan pandangan 
keagamaan dan hidup berdampingan secara 
damai dan harmonis. Potensi konflik dan 
kekerasan pada waktu-waktu tertentu cukup 
besar karena kesadaran yang tidak dibangun 
oleh para anggota dan tokoh-tokoh dari 
kedua belah pihak, sebaliknya terus memupuk 
keyakinan bahwa pandangan mereka yang 
paling benar dan menyalahkan yang lain. 

Upaya yang telah dilakukan oleh 
pemerintah dalam penanganan kasus 
penyerangan masjid As-Syafi’i dan markaz 
As-Sunnah di Lombok Timur mendorong 
pemerintah daerah untuk memediasi 
konflik dengan mengumpulkan pimpinan 
Ormas. Bupati Lombok Timur mengadakan 
pertemuan di kantor Bupati pada 03 Januari 
2022 yang dihadiri oleh ketua FKUB Lombok 
Timur, PD NWDI, PD NW, Ketua MUI Lombok 
Timur, Ketua PCS NU Lotim, Ketua Yayasan 
Maraqitta’limat, ketua PC Muhammadiyah 
Lotim, dan pimpinan Ponpes As-Sunnah. 
Hasil pertemuan ini melahirkan tujuh buah 



99Saipul Hamdi, dkk.—Eskalasi Konflik Wahabi dengan Masyarakat Lokal di Mamben Daya, Lombok Timur

kesepatakan, yaitu meningkatkan kerukunan 
umat beragama, mengutamakan musyawarah 
dan mufakat, menyampaikan dakah bil hikmah 
wa mau’izotil hasanah, menjunjung tinggi 
nilai silaturahmi, ikut berpartisipasi dalam 
mengawasi, menolak dan mengutuk tindakan 
intoleransi, radikalisme maupun teorisme, 
menaati peraturan perundang-undangan 
yang berlaku dalam pendiiran rumah ibadah, 
lembaga pendidikan, maupun Lembaga 
yang terkait dengan sosial keagamaan dan 
menyegrakan penyelesaian melalui jalur 
hukum apabila terjadi pelanggaran terhadap 
peraturan perundangan-udangan, serta 
mendukung Pemda Lombok Timur dalam 
rangka menciptakan situasi rukun dan damai 
di wilayah kabupaten Lombok Timur yang 
adil, sejahtera dan aman tentunya.

Selain kesepakatan di atas Pemda 
Lombok Timur juga membuat keputusan 
untuk membeli tanah lokasi pembangunan 
masjid As-Syafi’i. Seluruh tanahnya dibeli 
Pemda dan statusnya milik Pemda Lombok 
Timur. Keputusan ini sepertinya memuaskan 
kedua belah pihak baik yang pro dan 
kontra. Anggota dan tokoh Wahabi bahagia 
dengan keputusan pemerintah karena tidak 
merugikan mereka, sementara kelompok 
yang kontra melihat keputusan itu sebagai 
langkah untuk menghentikan pembangunan 
masjid sehingga menimbulkan rasa aman di 
masyarakat. Meskipun keputusan Pemda 
Lotim membeli tanah sebagai win-win 
solution, tetapi langkah pemerintah itu 
berpotensi mematikan dakwah Wahabi. 
Mereka kalah secara negosiasi karena 
tanah bangunan masjid tidak lagi dalam 
penguasaan mereka.   Mereka tidak dapat 
lagi melanjutkan usaha pembangunan masjid 

ke depannya, kemungkinan bisa saja nuansa 
sosial dan politik berubah. 

SIMPULAN 
Penyerangan terhadap masjid As-Syafi’i 

milik aliran Wahabi di desa Mamben Daya 
sejak Oktober 2021-Januari 2022 merupakan 
akumulasi dari persoalan yang terjadi di 
lapangan terutama di arena ruang dakwah. 
Diskursus purifikasi agama dan anti bidah 
yang dikembangkan oleh Wahabi yang 
berlawanan dengan keyakinan dan tradisi 
keagamaan masyarakat lokal menjadi faktor 
utama perlawanan dan resistensi masyarakat 
lokal terhadap pembangunan masjid Wahabi.  
Akan tetapi menjadi ironi ketika pembangunan 
masjid dihalangi, dilarang bahkan dibakar 
oleh Ormas Islam yang notabenenya masih 
dalam satu internal keagamaan Islam. 
Keberadaan masjid Wahabi hanya dilihat dari 
sisi negatif karena menyaingi masjid yang 
lain, dan pengelolaanya diklaim eksklusif 
yang seringkali menciptakan segragasi sosial. 
Masyarakat dan pemerintah daerah tidak 
sadar bahwa keberadaan masjid Wahabi dapat 
menjadi solusi alternatif ketika perbedaan 
pemahaman dan penafsiran tentang teks 
agama mengalami deadlock di lapangan. 
Meski terlihat eksklusif yang pengelolaanya 
atas nama Wahabi, kenyataanya mereka 
terbuka dengan siapapun yang shalat dan 
ikut kajian mereka.   

Konflik Wahabi yang locusnya pada 
penentangan izin pembangunan masjid As-
Syafi’i melebar setelah viral potongan video 
ceramah tokoh Wahabi Ustaz Mizan Qudsiah 
yang menghina makam leluhur dan para 
wali karena terlalu dikultuskan. Potongan 
ceramah ini menimbulkan eskalasi konflik 



100 Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 82—102

dan kekerasan, massa membakar masjid 
As-Syafi’i dan juga markaz As-Sunnah. 
Demonstrasi berjilid-jilid terjadi akibat 
hinaan di video tersebut di Lombok Timur 
dan Mataram yang menuntut kasus Mizan 
supaya diadili dan lembaga pendidikan 
mereka ditutup. Jika dilihat dari kasus yang 
ada kedua kubu melakukan kekerasan baik 
dari kelompok Wahabi maupun masyarakat 
lokal. Kekerasan oleh kelompok Wahabi lebih 
bersifat simbolik karena menghina makam 
dan tradisi Muslim lokal yang berkembang, 
dan pada saat yang bersamaan masyarakat 
melakukan kekerasan fisik karena jumlah 
massa mereka yang lebih besar.  

Dalam kasus konflik Wahabi ini 
melibatkan banyak aktor dengan 
kepentingan yang beragam. Tokoh-tokoh 
agama, kelompok adat dan tokoh politik 
berkontribusi besar atas eskalasi konflik 
dan kekerasan yang terjadi. Politik lokal juga 
berpengaruh ketika para calon di Pilkades 
yang gagal ikut dalam aksi penentangan 
kelompok Wahabi dan kebijakan kepala 
desa terpilih. Mereka bahkan menargetkan 
kepala desa turun dari jabatannya jika tidak 
bisa menyelesaikan kasus izin pembangunan 
masjid dan mengancam membuka kasus 
korupsi di kantor desa.  Pemerintah desa dan 
daerah berupaya memediasi kedua kelompok 
tersebut dengan mempertumukan dan 
membuat kesepakatan termasuk membeli 
lahan masjid milik Wahabi dengan tujuan 
tidak ada lagi pembangunan dan pihak Wahabi 
tidak dirugikan. Kebijakan Pemda ini secara 
tidak langsung mendisempower kelompok 
Wahabi dan menutup akses dakwah mereka 
ke depannya. 

Ucapan Terima Kasih 

Pendanaan penelitian ini didukung oleh 
Lembaga Penelitian dan Pengabdian (LPPM) 
Kepada Masyarakat Universitas Mataram.

DAFTAR PUSTAKA 
Abdullah, K. (2022). Navigating Against Salafi-

Wahabi Expansion in Malaysia: The Role 
of State and Society. Studia Islamika, 29(1). 
https://doi.org/10.36712/sdi.v29i1.25213

Alfandi, M. (2013). Prasangka: Potensi Pemicu 
Konflik Internal Umat Islam. Walisongo, 21(1), 
113–140. http://mta-online.com/v2/sekilas-
profil/

Alsaif, T. (2013). Relationship between state and 
religion in Saudi Arabia: The role of Wahabism 
in governance. Contemporary Arab Affairs, 
6(3). https://doi.org/10.1080/17550912.2013.
822721

Anwar, H. (2016). Politik Luar Negeri Arab Saudi 
dan Ajaran Salafi-Wahabi di Indonesia. 
Jisiera: The Journal of Islamic Studies and 
International Relations, 1(August).

Aqil, M. (2020). Konflik Kepemimpinan Jamaah 
Tabligh Di Kota Padang, Sumatera Barat. 
Indonesian Journal of Religion and Society, 
2(1), 32–44. https://doi.org/10.36256/ijrs.
v2i1.85

Ardiansah, A. (2018). Legalitas Pendirian Rumah 
Ibadat Berdasarkan Peraturan Bersama

Menteri Agama dan Menteri dalam Negeri Nomor 
9 Tahun 2006. Jurnal Hukum Respublica, 
16(1). https://doi.org/10.31849/respublica.
v16i1.1434

Aritonang, A. (2020). Bangkitnya Islam Radikal dan 
Nasionalisme: Studi tentang Gerakan Islam 
Wahabi. Jurnal EFATA: Jurnal Teologi Dan 
Pelayanan, 6(2). https://doi.org/10.47543/
efata.v6i2.29

Asif, M. (2018). Indonesian Traditional Ulama 
Notions Against Wahhabism: A Study of Abi 
al-Faḍal al-Senoriy’s Thought. Walisongo: 



101Saipul Hamdi, dkk.—Eskalasi Konflik Wahabi dengan Masyarakat Lokal di Mamben Daya, Lombok Timur

Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan, 26(2). 
https://doi.org/10.21580/ws.26.2.2841

Barkley, L. (2012). Has Wahhabi Islam played a 
part in the rise of global terrorism? Has 
Wahhabi Islam Played a Part in the Rise of 
Global Terrorism.

Bar-Tal, D. (2000). From Intractable Conflict 
Through Conflict Resolution to 
Reconciliation: Psychological Analysis. In 
Political Psychology (Vol. 21, Issue 2).

Benthall, J. (2016). Puripetal force in the charitable 
field. Asian Ethnology, 75(1). https://doi.
org/10.18874/ae.75.1.02

Bhati, A. (2023). Tourism research and tackling 
vandalism: Shifting the approach. Tourism 
and Hospitality Research, 23(2). https://doi.
org/10.1177/14673584221100707

Cederroth, S. (1975). Symbols of a Sasak 
Community in Northern Lombok. Ethnos, 
40(1–4), 169–184. https://doi.org/10.1080/00
141844.1975.9981101

Debataraja, L.-. (2022). Penentuan Persyaratan 
Dukungan Masyarakat di Lingkungan 
Pendirian Rumah Ibadah Berdasarkan 
Peraturan Bersama Menteri Agama Dan 
Menteri Dalam Negeri Nomor 9 dan 8 
Tahun 2006. EKSEKUSI, 4(2). https://doi.
org/10.24014/je.v4i2.14174

Enjavinezhad, M., & Paramasivam, S. (2020). The 
Role of Wahhabi Discourse in the Syrian 
Uprising. Shanlax International Journal of 
Arts, Science and Humanities, 7(4). https://
doi.org/10.34293/sijash.v7i4.2292

Fatmawatun. (2019). Kritik Terhadap Teologi 
Wahabiyyah Di Indonesia Dalam Pemikiran 
Said Aqil Siradj. In Repository.Uinjkt.Ac.Id.

Hamdi, S. (2019). De-Kulturalisasi Islam dan 
Konflik Sosial dalam Dakwah Wahabi di 
Indonesia. Jurnal Kawistara, 9(2), 164. https://
doi.org/10.22146/kawistara.40397

Hamdi, S., Mulyadi, F., & Suwarto, S. (2021). De-
Radikalisasi Islam, Khilafah dan Pendidikan 
Pancasila di Komunitas Wahabisme di 

Indonesia. SANGKéP: Jurnal Kajian Sosial 
Keagamaan, 4(2). https://doi.org/10.20414/
sangkep.v4i2.3371

Harnish, D. (2022). “Like King and Queen, Like 
Balinese and Sasak.” Ethnologies, 23(1), 63. 
https://doi.org/10.7202/1087917ar

Hogarth, D. G. (1925). Wahabism and British 
Interests. Journal of the British Institute 
of International Affairs, 4(2). https://doi.
org/10.2307/3014617

Kingsley, J., & Law School, M. (2010). Tuan Guru, 
community and conflict in Lombok, Indonesia.

Kusumah, E. A. (2020). Wahabi: Politik Agama dan 
Hasrat Kekuasaan Di Indonesia. Religious: 
Jurnal Studi Agama-Agama Dan Lintas 
Budaya, 4,  1(September 2016).

Ludji, J. F., Sagala, R. W., & Nainggolan, B. D. (2023). 
Konflik dan Resolusi Konflik Pembangunan 
Gedung Ibadah Gereja Masehi Advent Hari 
Ketujuh (GMAHK) Lasiana Kota Kupang. 
Immanuel: Jurnal Teologi Dan Pendidikan 
Kristen, 4(1). https://doi.org/10.46305/
im.v4i1.167

Madali, E. (2015). Sikap Pengikut Salafi Wahabi 
di Indonesia dalam Masalah Khilafiyah. 
Doisertasi.

Madali, E. (2020). Islamic Law’s View on Wahhabi 
Salafi Intolerance. Nurani Hukum.

Marrison, G. E. (1997). The literature of Lombok: 
Sasak, Balinese, and Javanese. Indonesia and 
the Malay World, 25(73), 221–234. https://doi.
org/10.1080/13639819708729901

Moussalli, A. (2009). Wahhabism, Salafism and 
Islamism: Who Is The Enemy? In Conflicts 
Forum (Issue January).

Muhtadi, K. (2015). Deradikalisasi Politik Wahabi-
Syi’ah Dalam Konteks Madzhab Tafsir 
KeIndonesiaan. Syariati : Jurnal Studi Al-
Qur’an Dan Hukum, 1(02). https://doi.
org/10.32699/syariati.v1i02.1113

Muhyidin, M., Triyono, T., & Ardani, M. N. (2022). 
Pioneer Manuscript in Refuting Wahhabism: 
The Perspective of Kiai Dimyati bin Abdul 



102 Kawistara, Vol. 15, No. 1, April 2025: 82—102

Karim as-Surakarta as a Basis for Islamic 
Moderation. Journal of Maritime Studies 
and National Integration, 6(1). https://doi.
org/10.14710/jmsni.v6i1.14425

Nashir, H. (2008). Purifikasi Islam dalam Gerakan 
Padri di Minangkabau. Unisia, 31(69). https://
doi.org/10.20885/unisia.vol31.iss69.art1

Oliver, H. J. (2002). The ‘Wahhabi’ Myth Dispelling 
Prevalent Fallacies and the Fictitious Link 
With Bin Laden. The ‘Wahhabi’ Myth Dispelling 
Prevalent Fallacies and the Fictitious Link 
With Bin Laden.

Pankhurst, D. (1999). Issues of justice and 
reconciliation in complex political 
emergencies: Conceptualising 
reconciliation, justice and peace. Third 
World Quarterly, 20(1), 239–256. https://doi.
org/10.1080/01436599914027

Ribut, G. A. S. P., Triguna, I. B. G. Y., & Suija, I. W. 
(2019). Didactic strategy of wetu telu cultural 
heritage on sasak tribe. International Journal 
of Linguistics, Literature and Culture, 5(3), 
9–17. https://doi.org/10.21744/ijllc.v5n3.625

Ridho, M. (2017). Inter-Religious Relationship 
Between Hindus and Muslims in Lombok. 
www.sekty.cz/

Ridwan. (2021). Salafisme di Papua, Indonesia: 
Studi Tentang Kelompok Salafi-Wahabi Ja’far 
Umar Thalib di Kota Jayapura Kabupaten 
Keerom. Jurnal Islam Nusantara, 2(2).

Rockmore, T. (2002). Marx after Marxism : the 
philosophy of Karl Marx. Blackwell Publishers.

Sahrasad, H., Maksum, A., Chaidar, A., & Ansari, 
T. S. (2020). Indonesian terrorism: Wahabism 
and the ‘imagined caliphate.’ Journal of Social, 
Political, and Economic Studies, 45(1–2).

Said, M. (2019). Dinamika Wahabisme di Lombok 
Timur: Problem Identitas, Kesalehan dan 
Kebangsaan. FIKRAH, 7(1). https://doi.
org/10.21043/fikrah.v7i1.5022

Saladin, B. (2011). Wetu Telu, Suatu Bentuk 
Keberagaman: Pendidikan Pembebasan 
Berbudaya Masyarakat Lombok. KARSA: Vol.

IX No.1 April.

Suprapto. (2015). Religious leaders and peace 
building: The roles of Tuan Guru and 
Pedanda in conflict resolution in Lombok - 
Indonesia. Al-Jami’ah, 53(1), 225–250. https://
doi.org/10.14421/ajis.2015.531.225-250

Suryawati, N., & Syaputri, M. D. (2022). 
Intoleransi Dalam Pembangunan Rumah 
Ibadah Berdasarkan Hak Konstitusional 
Warga Negara. Jurnal Pembangunan Hukum 
Indonesia, 4(3). https://doi.org/10.14710/
jphi.v4i3.433-446

Wahab, A. J., & Fakhruddin, F. (2019). Menakar 
Efektivitas Skb Tentang Ahmadiyah: Sudi 
Kasus Konflik Ahmadiyah Di Desa Gereneng 
Lombok Timur. Harmoni, 18(1). https://doi.
org/10.32488/harmoni.v18i1.356

Wijayanto, W. S. (2021). Resolusi Konflik 
Pembangunan Gereja Baptis Indonesia di 
Tlogosari Semarang. Jurnal Abdiel: Khazanah 
Pemikiran Teologi, Pendidikan Agama 
Kristen Dan Musik Gereja, 5(1). https://doi.
org/10.37368/ja.v5i1.235

Williams, R. J. (2017). Salafism, Wahhabism, and the 
Definition of Sunni Islam. Honors Program: 
Student Scholarship & Creative. Augustana 
College.

Zuhdi, M. H. (2018). Wetu Telu in Bayan Lombok: 
Dialectic of Islam and Local Culture. Kawalu: 
Journal of Local Culture, 5(2), 1. https://doi.
org/10.32678/kawalu.v5i2.1879


