
Journal of Social Development Studies 

Volume 6, Issue 1, March 2025, pp. 15-24 

ISSN 2721-3870 (Print), 2721-3889 (Online) 

https://doi.org/10.22146/jsds.16383 

15 

Dinamika Transformasi Sosial dan Budaya di Desa Rawak Hulu dan 

Rawak Hilir: Dari Etnosentrisme ke Multikulturalisme 

Arjun Wahyudi1, Yusawinur Barella2, Hadi Wiyono3 

Submitted: September 11, 2025; Revised: Juni 2, 2025; Accepted: November 13, 2025

Abstrak 

Penelitian ini menganalisis dinamika perubahan sosial budaya di Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir, Kecamatan 
Sekadau Hulu, Kalimantan Barat, dari pola etnosentrisme menuju multikulturalisme. Berdasarkan data yang diperoleh 
melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan dokumentasi, penelitian ini menemukan bahwa pendidikan 
multikultural serta interaksi antarbudaya menjadi faktor utama pendorong perubahan tersebut. Pendidikan berperan 
aktif dalam menanamkan nilai-nilai inklusif dan mendekonstruksi prasangka lama, sementara interaksi sosial 
memperkuat kohesi antara komunitas Melayu dan Tionghoa. Peningkatan kesadaran sosial dan perluasan akses 
terhadap pendidikan turut mendorong penerapan nilai-nilai inklusif, sehingga tercipta lingkungan multikultural yang 
harmonis. Meskipun demikian, tantangan tetap muncul, khususnya pada momen-momen politik yang berpotensi 
memicu kembali sentimen etnis. Hal ini menunjukkan bahwa multikulturalisme merupakan proses dinamis yang 
memerlukan pemeliharaan berkelanjutan. Penelitian ini berkontribusi pada pemahaman tentang transformasi sosial 
di wilayah pedesaan Indonesia serta menegaskan pentingnya kebijakan yang mendukung integrasi budaya dan 
pendidikan multikultural guna memperkuat kohesi sosial di masyarakat yang beragam secara etnis. 

Kata kunci: Etnosentrisme; Multikulturalisme; Perubahan Sosial Budaya; Pendidikan. 

Abstract 

This study examines the socio-cultural transformation of Rawak Hulu and Rawak Hilir villages in the Sekadau Hulu 
District, West Kalimantan, focusing on the shift from ethnocentrism to multiculturalism. Using a qualitative approach, 
data were collected through in-depth interviews, participatory observation, and documentation. The findings indicate that 
multicultural education and intercultural interaction are the main drivers of this transformation. Education plays an 
active role in fostering inclusive values and deconstructing long-standing prejudices, while social interactions strengthen 
cohesion between the Malay and Chinese communities. Increasing social awareness and broader access to education have 
further promoted the adoption of inclusive values, leading to the development of a harmonious multicultural environment. 
However, challenges remain, particularly during political periods that may reignite ethnic sentiments, suggesting that 
multiculturalism is a dynamic process requiring ongoing maintenance. This study contributes to the broader 
understanding of social change in rural Indonesia and highlights the importance of policies that promote cultural 
integration and multicultural education to strengthen social cohesion in ethnically diverse communities. 

Key words: Ethnocentrism; Multiculturalism; Sociocultural Change; Education. 

Pendahuluan 
Perubahan sosial budaya merupakan fenomena yang terus berlangsung dalam kehidupan 

masyarakat, baik di perkotaan maupun pedesaan. Perubahan ini mencakup berbagai aspek 
kehidupan, termasuk norma, nilai, dan pola interaksi sosial yang berkembang seiring dengan 
perubahan waktu. Di era globalisasi saat ini, transformasi sosial budaya semakin dipercepat oleh 
berbagai faktor seperti urbanisasi, kemajuan teknologi, dan arus informasi yang semakin tidak 
terbendung. Perubahan tersebut tidak hanya mempengaruhi kehidupan di kota besar tetapi juga 
merambah ke wilayah pedesaan yang sebelumnya dianggap lebih stabil dan konvensional (Widaty, 
2020).

1 Pendidikan IPS, FKIP, Universitas Tanjungpura (F1261211003@student.untan.ac.id) 
2 Pendidikan IPS, FKIP, Universitas Tanjungpura (yusawinurbarella@untan.ac.id) 
3 Pendidikan IPS, FKIP, Universitas Tanjungpura (hadipips@untan.ac.id) 

mailto:F1261211003@student.untan.ac.id
mailto:yusawinurbarella@untan.ac.id
mailto:hadipips@untan.ac.id


 

16 
 

 
Dalam sudut pandang pembangunan sosial, transformasi menuju masyarakat multikultural 

memiliki peran krusial. Pembangunan sosial tidak hanya berfokus pada pertumbuhan ekonomi, tetapi 
juga pada peningkatan kualitas hidup masyarakat secara menyeluruh, termasuk aspek keadilan sosial, 
kesetaraan, dan kohesi antar kelompok. Masyarakat yang multikultural, dengan pengakuan dan 
penghargaan terhadap keberagaman, cenderung lebih stabil, inovatif, dan resilien terhadap tantangan 
sosial. Transformasi ini penting karena dapat mengurangi potensi konflik, meningkatkan partisipasi 
masyarakat dalam pembangunan, serta menciptakan lingkungan yang kondusif bagi peningkatan 
kesejahteraan dan kualitas hidup di tingkat desa. 

Di Indonesia, perubahan sosial budaya di masyarakat perdesaan tidak dapat dilepaskan dari 
pengaruh urbanisasi dan globalisasi yang masif. Sebagai negara berkembang dengan populasi 
terbesar keempat di dunia, Indonesia mengalami laju urbanisasi tertinggi di Asia Tenggara. Urbanisasi 
ini memicu perubahan signifikan dalam struktur sosial masyarakat, khususnya di desa-desa yang 
ditinggalkan oleh penduduk mudanya yang merantau ke kota untuk belajar maupun mencari 
pekerjaan (Widaty, 2020). 

Meskipun urbanisasi dan globalisasi sering disebut sebagai pendorong perubahan di 
perdesaan (Widaty, 2020; Wilding & Nunn, 2017), analisis yang dilakukan peneliti di Desa Rawak Hulu 
dan Desa Rawak Hilir, Kecamatan Sekadau Hulu, Kabupaten Sekadau, Provinsi Kalimantan Barat, 
justru mengungkap katalisator utama yang lebih bersifat lokal dan organik: interaksi intensif antar 
kelompok etnis Melayu dan Tionghoa melalui aktivitas bersama. Temuan empiris dari wawancara 
yang peneliti lakukan menunjukkan bahwa pemicu utama perubahan sikap dari etnosentrisme 
menuju multikulturalisme adalah inisiatif lokal, seperti penyelenggaraan acara rutin untuk 
memperingati Hari Kemerdekaan (17 Agustus-an). Dalam acara inilah, pemuda dari kedua kelompok 
etnis berbaur dalam satu klub untuk mengikuti berbagai perlombaan, seperti sepak bola dan voli. 
Interaksi positif dan kerja sama dalam aktivitas yang menyenangkan inilah yang secara bertahap 
mencairkan ketegangan, membangun persahabatan, dan pada akhirnya mengakhiri riwayat 
perkelahian antarkelompok yang terjadi sejak era 1970-an. Proses ini mengilustrasikan Teori Kontak 
dari Allport (1954), dimana interaksi yang setara, memiliki tujuan bersama (superordinate goals), dan 
didukung oleh otoritas atau kondisi yang mendukung dapat mengurangi prasangka. 

Selain interaksi antar etnis, pendidikan juga memainkan peran penting dalam mendorong 
proses transformasi sosial ini. Melalui perluasan akses pendidikan, masyarakat desa semakin 
terpapar pada berbagai perspektif yang menekankan pentingnya toleransi dan inklusivitas. 
Pendidikan formal di sekolah tidak hanya mengenalkan nilai-nilai modern, tetapi juga menumbuhkan 
penghargaan terhadap keberagaman budaya. Dalam konteks ini, pendidikan berfungsi sebagai 
instrumen strategis untuk mengurangi prasangka etnosentrisme yang pernah mengakar di 
masyarakat (Isabela & Nailufar, 2022). Seiring meningkatnya kesadaran akan pentingnya 
multikulturalisme, sikap inklusif secara bertahap menggantikan pola pikir eksklusif yang sebelumnya 
lebih dominan. 

Dalam mendukung argumen ini, artikel "Internalization of Multiculturalism Values in 
Integrated Social Sciences Learning" oleh Toha dan Tianah (2024) menyoroti pentingnya pendidikan 
dalam menanamkan nilai-nilai multikulturalisme untuk mengurangi intoleransi, rasisme, dan 
etnosentrisme di kalangan peserta didik. Penelitian ini menemukan bahwa melalui pendekatan 
pendidikan yang sistematis dan berkelanjutan, sikap inklusif dapat ditanamkan sejak dini, yang 
sejalan dengan transformasi sosial budaya yang diamati di Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir. Lebih 
lanjut, pendidikan berperan dalam memfasilitasi perubahan sosial ini dengan menyediakan alat untuk 
menafsirkan dan menghargai perbedaan budaya (Toha dan Tianah 2024). Sekolah-sekolah telah 
menjadi ruang interaksi langsung antara peserta didik Melayu dan Tionghoa, di mana nilai toleransi 
tidak hanya diajarkan secara teoritis, tetapi juga dipraktikkan dalam kegiatan lintas etnis. Observasi 
lapangan menunjukkan bahwa pengalaman kolaboratif semacam ini efektif mengurangi prasangka 
sejak dini, mengonfirmasi wawancara yang menyebutkan bahwa konflik antar kelompok mulai 
mereda ketika remaja terlibat dalam klub olahraga bersama. 

Lebih jauh lagi, dalam artikel "The Evolution of Ethnocentric Behavior" oleh Axelrod dan 
Hammond (2003), perilaku etnosentris dianalisis sebagai fenomena yang dapat berkembang secara 
alami dalam konteks kompetisi sosial. Artikel ini memberikan wawasan teoritis tentang bagaimana 
etnosentrisme dapat muncul dan dipertahankan dalam kelompok sosial, serta bagaimana dinamika 
ini dapat diubah melalui interaksi antar budaya yang positif. Interaksi sosial yang terstruktur 



 

17 
 

memainkan peran penting dalam mendekonstruksi etnosentrisme. Awalnya, konflik di Rawak dipicu 
oleh ketegangan antar remaja, terutama di luar jam sekolah. Namun, penelitian ini menunjukkan 
bahwa ketika interaksi dipindahkan ke dalam kerangka yang terorganisir seperti klub olahraga, 
dinamika kompetitif berubah menjadi kolaboratif. 

Selain artikel-artikel yang telah disebutkan, buku "Multiculturalism: Examining the Politics of 
Recognition" oleh Charles Taylor (1994) juga memberikan kontribusi penting dalam memahami 
dinamika multikulturalisme. Taylor menguraikan bagaimana pengakuan budaya menjadi aspek 
penting dalam menjaga kohesi sosial di masyarakat yang beragam. Buku ini relevan untuk 
memperdalam analisis tentang bagaimana masyarakat Rawak Hulu dan Rawak Hilir dapat mengatasi 
etnosentrisme dan bergerak menuju multikulturalisme dengan mengakui dan merayakan keragaman 
budaya mereka (Taylor 1994). 

Penelitian ini penting untuk dilakukan karena memberikan pemahaman yang lebih mendalam 
tentang dinamika perubahan sosial budaya di masyarakat perdesaan, khususnya dalam konteks 
Indonesia yang memiliki keragaman etnis dan budaya yang sangat kaya. Temuan dalam penelitian ini 
tidak hanya akan memperkaya khazanah akademis pembangunan sosial perdesaan dan studi 
multikultural, tetapi terutama dapat menjadi dasar perumusan kebijakan pembangunan sosial yang 
lebih efektif dan kontekstual. Kebijakan semacam itu dapat dirancang untuk secara aktif memfasilitasi 
ruang interaksi positif dan mendukung pendidikan multikultural di komunitas pedesaan beragam 
lainnya di Indonesia, guna memperkuat kohesi sosial dan mendorong kualitas hidup masyarakat yang 
lebih baik (Saleh 2020). 

Dalam penelitian ini, masalah yang akan dipecahkan adalah bagaimana perubahan sosial 
budaya di Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir dari etnosentrisme menuju multikulturalisme terjadi dan 
apa saja faktor yang berkontribusi terhadap perubahan tersebut. Penelitian ini bertujuan untuk 
mengidentifikasi proses perubahan sosial budaya yang terjadi di masyarakat dan menganalisis peran 
pendidikan serta interaksi antarbudaya dalam mendorong terciptanya sikap inklusif yang mendukung 
multikulturalisme. Kegunaan penelitian ini tidak hanya terbatas pada peningkatan pemahaman 
akademis tetapi juga dapat memberikan rekomendasi praktis bagi para pembuat kebijakan untuk 
mendukung proses integrasi budaya di masyarakat perdesaan. 

Penelitian ini dilakukan dengan pendekatan kualitatif, dimana data dikumpulkan melalui 
wawancara mendalam dengan tokoh masyarakat, observasi partisipatif, dan analisis dokumen yang 
relevan. Pendekatan ini dipilih karena memberikan fleksibilitas dalam menggali berbagai aspek 
perubahan sosial yang kompleks dan dinamis (Sugiyono 2020; Yusanto 2019). 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi yang berarti dalam upaya memahami 
dan memfasilitasi perubahan sosial budaya yang sedang berlangsung di masyarakat perdesaan 
Indonesia, khususnya di Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir. Dengan demikian, penelitian ini dapat 
menjadi landasan penting dalam pengembangan kebijakan yang mendukung integrasi budaya dan 
memperkuat kohesi sosial di masyarakat yang semakin beragam. 

 
Kerangka Teori 

Kerangka teoritis dalam penelitian ini dirancang sebagai fondasi analitik untuk mengkaji 
secara mendalam transformasi sosial-budaya di Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir dari etnosentrisme 
menuju multikulturalisme. Pendekatan ini secara khusus memfokuskan diri pada 
dimensi pembangunan sosial berbasis komunitas dan konteks historis spesifik yang menjadi 
karakteristik unik perubahan tersebut. Secara epistemologis, penelitian ini menganut paradigma 
konstruktivis sosial yang memandang realitas sosial sebagai hasil konstruksi kolektif melalui interaksi 
simbolik  (Berger & Luckmann, 2020). Dalam perspektif ini, perubahan sosial tidak dipahami sebagai 
fenomena linier, melainkan sebagai proses dialektis yang melibatkan negosiasi makna, konflik, dan 
rekonsiliasi dalam ruang sosial tertentu, di mana aktor lokal menjadi subjek aktif dalam transformasi 
tersebut. 

Sebagai landasan filosofis, penelitian ini mengadopsi perspektif Pembangunan Sosial Berbasis 
Aset Komunitas (Asset-Based Community Development, ABCD) (Kretzmann & McKnight, 2021). Teori 
ini menawarkan pendekatan alternatif terhadap pembangunan konvensional dengan menekankan 
mobilisasi potensi endogen ketimbang berfokus pada defisit komunitas. Dalam penelitian ini, aset-
aset kultural yang termanifestasi dalam tradisi gotong royong dan semangat nasionalisme menjadi 
fondasi transformasi. Acara 17 Agustus-an yang telah mengakar dalam budaya lokal muncul sebagai 
ruang liminal, sebuah arena netral tempat norma-norma etnosentris ditangguhkan sementara, 



 

18 
 

sehingga memungkinkan terciptanya pola interaksi baru. Pendekatan ABCD menjelaskan mengapa 
inisiatif lokal ini lebih efektif daripada intervensi eksternal dalam menciptakan transformasi 
berkelanjutan karena muncul dari pemahaman kontekstual terhadap dinamika sosial setempat. 

Pada tingkat mikro-sosial, Teori Kontak dari Allport (1954) memberikan kerangka analitis 
untuk memahami mekanisme perubahan hubungan antar etnis. Teori ini menegaskan bahwa 
prasangka dapat dikikis melalui interaksi intensif yang memenuhi empat prasyarat fundamental: 
kesetaraan status, tujuan bersama, kerja sama interdependen, dan dukungan otoritas. Dalam 
penelitian ini, klub sepak bola dan voli pada acara 17 Agustus-an memenuhi seluruh prasyarat ini 
secara organik. Pemuda Melayu dan Tionghoa bertemu sebagai rekan setim yang setara, melampaui 
hierarki sosial tradisional. Tujuan bersama untuk memenangkan pertandingan menciptakan fokus 
kolektif yang mengaburkan batas etnis. Strategi permainan menciptakan ketergantungan fungsional 
yang memaksa kolaborasi, sementara legitimasi dari tokoh masyarakat memberikan kerangka 
normatif yang menguatkan interaksi ini. Temuan Pettigrew dan Tropp (2006) melalui meta-analisis 
terhadap 515 studi lintas budaya memperkuat validitas teori ini dengan menunjukkan bahwa kontak 
terstruktur dapat mengurangi prasangka. Di Rawak, reduksi prasangka ini terwujud dalam 
transformasi pola interaksi dari "kekerasan spontan" menjadi "persaingan terinstitusionalisasi" yang 
produktif. 

Transformasi relasional ini kemudian dikonsolidasikan melalui pembentukan modal 
sosial (Putnam 1995). Konsep ini memberikan lensa untuk menganalisis infrastruktur relasional yang 
menjadi fondasi kohesi sosial pasca-konflik. Putnam membedakan dua bentuk modal sosial: bonding 
capital (jaringan dalam kelompok homogen) dan bridging capital (jaringan lintas kelompok berbeda). 
Di Rawak, klub olahraga berfungsi sebagai generator bridging capital melalui tiga mekanisme utama: 
peningkatan kepercayaan (trust), penguatan norma timbal balik (reciprocity), dan perluasan jaringan 
kolaboratif lintas etnis.  

Meskipun bukan penggerak utama, pendidikan berperan sebagai institusi penguat 
struktural dalam konsolidasi perubahan. Penerapan teori pendidikan multikultural Banks (1997) 
menunjukkan tiga dimensi fungsional sekolah di Rawak: sebagai ruang refleksi pengalaman interaksi 
positif di komunitas, pemberi legitimasi normatif terhadap sikap inklusif, dan wahana reproduksi 
habitus. Temuan Toha dan Tianah (2024) memperkuat bahwa efektivitas pendidikan multikultural 
bergantung pada keterkaitannya dengan pengalaman konkret peserta didik, suatu kondisi yang 
terpenuhi di Rawak di mana pembelajaran di kelas terhubung organik dengan praktik koeksistensi di 
masyarakat. 

Dimensi historis memberikan kedalaman temporal yang esensial dalam memahami dialektika 
perubahan. Dengan menerapkan kerangka periodisasi, transformasi di Rawak dapat dipetakan dalam 
tiga fase: era konflik (1970-1978) yang ditandai polarisasi remaja dan kekerasan spontan, titik balik 
(1978-1980) sebagai critical juncture melalui inisiatif kegiatan 17 Agustusan, dan fase konsolidasi 
(1980-sekarang) dengan institusionalisasi pola interaksi baru (Mahoney 2000). Konsep critical 
juncture menjelaskan momen kontingensi historis ketika keputusan kolektif membuka jalur 
perkembangan baru. Di Rawak, klub olahraga menjadi titik belok yang menggeser trajectory dari 
konflik menuju kooperasi. Mobilitas sosial pasca-1980 melalui perluasan akses pendidikan kemudian 
memperdalam dan mengonsolidasikan perubahan ini. 

Integrasi berbagai kerangka teoritis ini menghasilkan model dinamika perubahan sosial 
berbasis komunitas dengan tiga pilar yang saling berhubungan: (1) Penggerak endogeneous berupa 
inisiatif lokal seperti klub olahraga 17-an, (2) Penguat institusional melalui sekolah dan lembaga, serta 
(3) Pemelihara reproduksi budaya antargenerasi. Model holistik ini menegaskan agency komunitas 
sebagai subjek perubahan sekaligus mengakui peran struktur pendukung dan dimensi temporal 
dalam proses transformasi. 

Secara teoritis, kerangka terintegrasi ini memberikan tiga kontribusi signifikan: mengoreksi 
bias urban sentris dalam studi perubahan sosial, memperkaya Teori Kontak Sosial, serta 
mengintegrasikan perspektif historis dalam analisis sosiologis. Implikasi kebijakannya menekankan 
pentingnya desain program berbasis aset lokal, dan pengembangan pendidikan multikultural yang 
kontekstual dengan menginkorporasikan kearifan lokal. Kerangka konseptual ini tidak hanya 
menyediakan alat analisis untuk memahami transformasi di Rawak, tetapi juga menawarkan model 
aplikatif untuk studi perubahan sosial di komunitas pedesaan multi etnis lainnya. 

Melalui proses mengintegrasikan berbagai teori ini, penelitian ini dapat memberikan analisis 
yang komprehensif tentang dinamika perubahan sosial dan budaya di Desa Rawak Hulu dan Rawak 



 

19 
 

Hilir. Teori-teori ini tidak hanya membantu dalam memahami faktor-faktor yang mempengaruhi 
transformasi dari etnosentrisme menuju multikulturalisme, tetapi juga menyediakan kerangka kerja 
yang kuat untuk menganalisis bagaimana perubahan tersebut dapat difasilitasi dan dikelola melalui 
intervensi pendidikan dan kebijakan sosial yang tepat. Kerangka teoritis ini, dengan demikian, 
menjadi fondasi yang kokoh untuk mendukung analisis empiris dan temuan penelitian yang 
diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan dalam pengembangan kebijakan sosial yang 
mendukung integrasi budaya di masyarakat pedesaan Indonesia, khususnya di Desa Rawak Hulu dan 
Rawak Hilir, Kecamatan Sekadau Hulu, Kabupaten Sekadau, Kalimantan Barat. 

Metode  
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus untuk 

mendalami perubahan sosial budaya di Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir. Pilihan metodologis ini 
didasarkan pada pertimbangan mendalam mengenai sifat unik (idiosinkratik) kasus transformasi 
pasca-konflik etnis era 1970-an yang terjadi di desa ini, di mana pendekatan studi kasus intrinsik 
secara khusus dirancang untuk memahami keunikan suatu fenomena dalam konteks holistiknya. 
Stake (2010) menegaskan bahwa kekuatan pendekatan ini terletak pada kemampuannya 
menyajikan kontekstualitas mendalam (thick description), memungkinkan peneliti menjawab 
pertanyaan "bagaimana" dan "mengapa" di balik perubahan sosial yang kompleks. Hal ini selaras 
dengan kebutuhan penelitian untuk mengungkap lapisan-lapisan makna dalam pengalaman manusia, 
dinamika kultural, dan jejak historis yang membentuk relasi antar etnis pasca konflik. Nuansa yang 
tidak mungkin tertangkap melalui pendekatan kuantitatif yang lebih berfokus pada generalisasi 
(Creswell & Poth, 2018). Pendalaman kontekstual ini menjadi krusial mengingat transformasi di 
Rawak bukanlah proses linear, melainkan melibatkan dialektika rumit antara struktur sosial dan 
momentum historis spesifik. 

Sasaran penelitian ini adalah masyarakat Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir yang terdiri dari 
berbagai kelompok etnis, dengan fokus pada interaksi antara komunitas Melayu dan Tionghoa. Subjek 
penelitian dipilih secara purposive sampling, dimana peneliti memilih informan yang dianggap 
memiliki pengetahuan dan pengalaman langsung terkait dengan perubahan sosial budaya di desa 
tersebut. Informan utama meliputi tokoh masyarakat dan warga yang terlibat langsung dalam sejarah 
konflik tersebut. Teknik purposive sampling ini memungkinkan peneliti untuk mengidentifikasi dan 
menggali informasi dari individu-individu yang paling relevan dengan tujuan penelitian (Patton 
2015). Adapun Informan utama dalam penelitian ini adalah Bapak AB dan Bapak JB yang terlibat 
langsung dalam perkelahian antar pemuda dan Ibu AS yang menyaksikan langsung fenomena konflik 
tersebut saat berada pada bangku Sekolah dasar. 

Prosedur penelitian ini meliputi beberapa tahapan, dimulai dari pengumpulan data melalui 
wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan analisis dokumen. Wawancara mendalam 
dilakukan bersama tokoh masyarakat sekaligus pelaku sejarah dengan panduan wawancara semi-
terstruktur untuk memberikan fleksibilitas dalam eksplorasi topik yang relevan dengan penelitian. 
Sejarah lisan (oral history) juga diterapkan dengan prinsip narativitas melalui wawancara mendalam 
dengan pelaku sejarah untuk merekonstruksi memori kolektif tentang titik balik konflik antara tahun 
1978 sampai 1980. Observasi partisipatif dilakukan dengan mengikuti kegiatan-kegiatan sosial di 
desa, pertemuan warga, dan kegiatan pendidikan, untuk memahami interaksi sosial secara langsung. 
Analisis dokumen mencakup peninjauan buku maupun artikel yang relevan dan laporan kegiatan 
yang relevan untuk memberikan konteks yang lebih luas terhadap temuan lapangan. 

Instrumen yang digunakan dalam penelitian ini adalah panduan wawancara, catatan 
observasi, dan checklist dokumen yang akan dianalisis. Data yang diperoleh dari berbagai sumber 
kemudian dianalisis menggunakan teknik analisis tematik, di mana data dikategorikan berdasarkan 
tema-tema yang muncul dari hasil wawancara dan observasi. Teknik ini memungkinkan peneliti 
untuk mengidentifikasi pola-pola dan hubungan antar tema yang relevan dengan perubahan sosial 
budaya di desa tersebut (Braun, V., & Clarke 2019). 

Analisis data dilakukan secara iteratif, dimana peneliti terus-menerus memeriksa dan 
membandingkan temuan dari berbagai sumber data untuk memastikan validitas dan konsistensi hasil 
penelitian. Validitas data juga diperkuat melalui triangulasi, dengan membandingkan hasil 
wawancara, observasi, dan analisis dokumen untuk menemukan kesesuaian atau perbedaan dalam 
temuan. Proses ini penting untuk memastikan bahwa interpretasi yang dihasilkan benar-benar 



 

20 
 

mencerminkan realitas sosial yang ada di Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir (Flick 2009; Sugiyono 
2020). 

 
Hasil/Temuan 

Penelitian ini mengungkapkan sejumlah temuan penting mengenai dinamika perubahan 
sosial budaya di Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir, khususnya terkait peralihan dari etnosentrisme 
menuju multikulturalisme. Berdasarkan wawancara mendalam dan observasi partisipatif yang 
dilakukan, ditemukan bahwa interaksi antara komunitas Melayu dan Tionghoa di desa-desa tersebut 
telah mengalami pergeseran signifikan. Sebelumnya, kedua komunitas sering terlibat dalam konflik 
fisik antar remaja pada dekade 1970-an seperti perkelahian tanpa alasan jelas pasca sekolah telah 
berevolusi menjadi koeksistensi produktif. Seperti diungkapkan Bapak JB, peristiwa ini terjadi tanpa 
adanya alasan yang jelas: "Tidak ada alasan yang jelas. Kalau kami Melayu melihat anak Cina bisa saja 
langsung kami serang. Kadang orang Melayu menyerang orang Cina, kadang orang Cina yang 
menyerang orang Melayu duluan".  Titik balik kritis teridentifikasi pada periode 1978-1980, ketika 
tradisi peringatan kemerdekaan melalui lomba sepak bola dan voli menyatukan pemuda dari kedua 
kelompok. Kesaksian kunci Bapak AB menguatkan temuan ini: "Kami, anak-anak muda saat itu mulai 
bergabung dalam satu klub. Karena sering bermain bersama, kami merasa jadi berteman, dan akhirnya 
tidak saling berkelahi lagi." Interaksi non-formal berbasis kegiatan kolektif ini menjadi fondasi 
rekonsiliasi yang bertahan hingga kini. 

Dalam ranah pendidikan, sekolah lokal berkembang menjadi ruang inkubator inklusivitas. 
Pendidikan formal yang disediakan di sekolah-sekolah desa telah berhasil memperkenalkan nilai-nilai 
multikultural kepada generasi muda. Sebagai hasilnya, anak-anak di desa ini semakin terbuka 
terhadap perbedaan dan terlibat dalam berbagai aktivitas lintas budaya tanpa diskriminasi yang 
berarti. Observasi di sekolah-sekolah dasar menunjukkan bahwa peserta didik dari berbagai latar 
belakang etnis kini dapat belajar dan bekerja sama dalam lingkungan yang lebih inklusif. 

Lebih lanjut transformasi berkelanjutan di Rawak bertumpu pada dua Pilar Utama. 
Pertama, Ruang Interaksi Organik berperan sebagai katalis utama yang mengoreksi asumsi 
konvensional tentang peran Urbanisasi dan globalisasi sebagai motor integrasi. Aktivitas non-formal 
seperti olahraga yang sebelumnya menjadi locus konflik malah berevolusi menjadi ruang kolaborasi. 
Kedua, Pendidikan berperan sebagai Penguat perubahan tersebut. Sekolah baru efektif 
menginstitusionalisasi nilai inklusif setelah fondasi hubungan terbangun di Masyarakat.  

Meskipun demikian, penelitian ini juga menemukan bahwa meskipun ada kemajuan 
signifikan dalam hubungan antar etnis, beberapa tantangan masih tetap ada. Informan mengakui 
bahwa prasangka lama kadang kala muncul kembali, terutama pada momen-momen tertentu seperti 
pemilihan DPD, DPRD, kepala daerah atau ketika terjadi peristiwa yang memicu sentimen etnis. 
Namun, mayoritas masyarakat desa percaya bahwa dengan memperkuat dialog dan kerja sama, 
tantangan-tantangan ini dapat diatasi. 

Penelitian ini juga menyoroti bahwa proses perubahan sosial budaya yang terjadi bukanlah 
sesuatu yang instan, melainkan hasil dari proses panjang yang melibatkan perubahan dalam pola 
pikir, kebiasaan, dan interaksi sosial. Pendidikan dan interaksi lintas budaya yang semakin intensif 
diakui sebagai faktor utama yang mendorong terciptanya lingkungan multikultural yang lebih inklusif 
di desa tersebut. 

Penelitian ini juga mengaitkan temuan-temuannya dengan literatur yang ada mengenai 
perubahan sosial dan multikulturalisme. Dalam banyak teori, multikulturalisme digambarkan sebagai 
hasil dari proses integrasi yang panjang, di mana masyarakat secara bertahap belajar untuk menerima 
dan menghargai perbedaan melalui interaksi yang berkelanjutan. Temuan-temuan dalam penelitian 
ini tidak hanya mendukung teori tersebut tetapi juga menambahkan dimensi baru bahwa pendidikan 
formal dan program berbasis komunitas dapat berperan sebagai katalisator dalam proses ini. 

Selain itu, penelitian ini memberikan wawasan baru mengenai bagaimana multikulturalisme 
di konteks pedesaan tidak hanya mencakup penerimaan terhadap perbedaan tetapi juga adaptasi aktif 
terhadap perubahan sosial yang terus berlangsung. Warga desa tidak hanya belajar untuk hidup 
berdampingan dengan perbedaan tetapi juga menciptakan bentuk-bentuk baru dari kebersamaan 
yang mencerminkan integrasi nilai-nilai tradisional dan modern. Temuan ini memiliki implikasi 
penting untuk pengembangan kebijakan yang mendukung integrasi budaya di wilayah pedesaan 
lainnya. 



 

21 
 

Secara keseluruhan, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa proses perubahan sosial budaya 
dari etnosentrisme menuju multikulturalisme adalah proses yang kompleks yang memerlukan 
dukungan dari berbagai pihak. Meskipun tantangan tetap ada, ada optimisme bahwa dengan 
pendekatan yang tepat, masyarakat pedesaan dapat bertransformasi menjadi komunitas yang lebih 
inklusif dan harmonis. 

 
Diskusi 

Perubahan sosial budaya yang terjadi di Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir tidak dapat 
dipahami secara sederhana sebagai hasil dari faktor tunggal; melainkan sebagai proses kompleks 
yang melibatkan berbagai faktor internal dan eksternal. Seperti yang telah diidentifikasi dalam hasil 
penelitian, ruang interaksi organik seperti perayaan hari kemerdekaan berperan sebagai katalis 
utama dalam membentuk sikap multikulturalisme. Aktivitas non-formal seperti olahraga yang 
sebelumnya menjadi lokus konflik berevolusi menjadi ruang kolaborasi. Lalu, pendidikan berperan 
sebagai penguat perubahan tersebut.  

Penelitian ini mengungkapkan sejumlah temuan penting mengenai dinamika perubahan 
sosial budaya di Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir, khususnya terkait peralihan dari etnosentrisme 
menuju multikulturalisme. Berdasarkan wawancara mendalam dan observasi partisipatif yang 
dilakukan, ditemukan bahwa interaksi antara komunitas Melayu dan Tionghoa di desa-desa tersebut 
telah mengalami pergeseran signifikan. Akar konflik antara etnis Melayu dan Tionghoa di Desa Rawak 
bersumber pada dinamika struktural- yang kompleks, jauh melampaui simplifikasi sebagai benturan 
budaya semata. Periode 1970-an menjadi saksi kekerasan sporadis antar pemuda. Fenomena ini 
merupakan manifestasi klasik anomie sosial (Durkheim 2017), dimana transisi politik pasca 
kemerdekaan menciptakan vakum otoritas yang mengikis mekanisme resolusi konflik tradisional. 

Titik balik historis yang terjadi pada periode 1978-1980, sebagaimana disaksikan langsung 
oleh narasumber kunci, bukanlah hasil intervensi eksternal atau tekanan modernisasi, melainkan 
buah dari aktivitas kolektif berbasis tradisi lokal: peringatan hari kemerdekaan melalui berbagai 
lomba. Interaksi intensif dan berulang dalam ruang netral ini di mana pemuda Melayu dan Tionghoa 
berbaur dalam satu tim sepak bola dan bola voli dengan status setara secara organik memenuhi 
prasyarat Teori Kontak Allport (1954). Kesetaraan status dalam tim, tujuan superordinat 
(memenangkan pertandingan), ketergantungan fungsial dalam strategi permainan, dan legitimasi dari 
tokoh masyarakat menciptakan kondisi ideal untuk mendekonstruksi prasangka etnis yang 
sebelumnya memicu konflik fisik. Fenomena ini menunjukkan bahwa rekonsiliasi sosial tidak selalu 
memerlukan skema besar dari luar, ia dapat tumbuh dari benih lokal yang ditanam dalam tanah subur 
tradisi dan semangat kebersamaan. 

Peran pendidikan formal dalam transformasi ini perlu dipahami secara lebih bernuansa, 
berbeda dari asumsi beberapa kajian terdahulu yang menyatakan bahwa sekolah merupakan inisiator 
utama dalam perubahan dari etnosentrisme menuju multikulturalisme (Toha & Tianah 2024). 
Temuan ini mengungkapkan bahwa sekolah di Rawak tidak berfungsi sebagai inisiator utama 
perubahan, melainkan sebagai penguat struktural dan mediator reproduksi budaya. Efektivitasnya 
dalam menanamkan nilai-nilai multikultural baru signifikan setelah fondasi rekonsiliasi terbangun 
melalui interaksi langsung di masyarakat. Observasi menunjukkan bahwa pembelajaran toleransi di 
kelas memperoleh makna dan legitimasi karena terhubung erat dengan pengalaman konkret peserta 
didik menyaksikan kohesi sosial dalam keluarga dan komunitas. Anak-anak yang melihat orang tua 
mereka berkolaborasi dalam tim olahraga lintas etnis lebih mudah menginternalisasi sikap inklusif. 
Hal ini mengoreksi pandangan yang melihat pendidikan sebagai instrumen mandiri penanaman nilai, 
sekaligus menegaskan pentingnya keselarasan antara pesan institusional dan praktik sosial nyata. 
Pendidikan menjadi efektif justru ketika ia merefleksikan dan memperkuat realitas kohesi yang telah 
hidup di luar dinding sekolah.  

Selain itu, Teori Perubahan Sosial yang diusulkan oleh Giddens (1984) juga dapat 
memberikan kerangka kerja yang berguna dalam memahami dinamika perubahan yang terjadi. 
Giddens menekankan pentingnya interaksi antara struktur sosial dan tindakan individu dalam proses 
perubahan sosial. Dalam penelitian ini, tindakan individu dan kelompok yang terlibat aktif dalam 
pendidikan dan interaksi sosial memainkan peran kunci dalam mendorong perubahan dari 
etnosentrisme menuju multikulturalisme. Ini menunjukkan bahwa perubahan sosial tidak hanya 
dipengaruhi oleh faktor-faktor eksternal seperti globalisasi tetapi juga oleh tindakan-tindakan 
reflektif dari individu-individu di masyarakat tersebut. 



 

22 
 

Temuan tentang munculnya kembali prasangka dalam konteks pemilu atau peristiwa sensitif 
mengingatkan bahwa multikulturalisme bukanlah titik akhir, melainkan proses dinamis dan rentan 
regresi. Fenomena ini selaras dengan analisis Taylor (1994) tentang kerapuhan pengakuan kultural 
ketika identitas kelompok di instrumentalisasi untuk kepentingan politik. Namun, keyakinan 
masyarakat bahwa tantangan ini dapat diatasi melalui dialog dan kerja sama berkelanjutan 
menunjukkan bahwa nilai-nilai inklusif telah mencapai tingkat embeddedness tertentu dalam struktur 
sosial. Resistensi terhadap upaya provokasi identitas menandakan bahwa modal sosial lintas etnis 
yang terbangun melalui interaksi positif selama puluhan tahun telah menciptakan mekanisme 
pertahanan kolektif. 

Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa proses perubahan sosial budaya dari 
etnosentrisme menuju multikulturalisme di Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir adalah hasil dari 
interaksi kompleks antara berbagai faktor internal dan eksternal. Secara spesifik, penelitian ini 
memberikan implikasi teoritis yang signifikan sebagai berikut: 

 Pertama, penelitian ini mengoreksi bias urban sentris dalam studi perubahan sosial dengan 
menegaskan potensi katalisator endogen berbasis aset lokal ABCD (Kretzmann & McKnight 2021). 
Kedua, ia menyempurnakan teori kontak Allport dengan menunjukkan bahwa "dukungan otoritas" 
dalam konteks pedesaan Indonesia lebih sering berasal dari legitimasi tokoh adat dan/atau tradisi 
ketimbang otoritas negara. Ketiga, penelitian ini menawarkan model hierarkis transformasi: interaksi 
organik dalam ruang netral sebagai fondasi (fase awal), legitimasi nilai melalui pendidikan sebagai 
penguat (fase menengah), dan reproduksi budaya antar generasi sebagai pemelihara keberlanjutan 
(fase lanjutan). Secara praktis, temuan ini menyerukan reorientasi kebijakan pembangunan pedesaan 
multietnis: alih-alih mengimpor model standar, program harus dimulai dari pemetaan menyeluruh 
terhadap aset kultural lokal tradisi kolektif, ruang interaksi organik, dan figur perekat untuk 
membangun intervensi yang kontekstual dan berkelanjutan. Transformasi di Rawak pada akhirnya 
membuktikan bahwa jalan menuju koeksistensi harmonis seringkali ditempuh bukan melalui impor 
konsep besar, tetapi dengan menyirami benih rekonsiliasi yang sudah tertanam dalam kearifan lokal 
itu sendiri. 

Pendidikan, interaksi sosial, kebijakan pemerintah, serta pengaruh globalisasi dan urbanisasi 
semuanya berkontribusi pada transformasi sosial yang sedang berlangsung. Meskipun ada tantangan 
yang harus dihadapi, hasil penelitian ini memberikan harapan bahwa dengan pendekatan yang tepat, 
masyarakat pedesaan dapat bertransformasi menjadi komunitas yang lebih inklusif dan harmonis. 

Lebih jauh lagi, penelitian ini memberikan kontribusi penting dalam memperkaya literatur 
tentang perubahan sosial budaya di masyarakat perdesaan, khususnya dalam konteks Indonesia yang 
memiliki keragaman etnis dan budaya yang sangat kaya. Temuan-temuan ini tidak hanya relevan 
dalam konteks Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir tetapi juga dapat diaplikasikan pada wilayah-
wilayah pedesaan lainnya yang menghadapi tantangan serupa. Kebijakan yang mendukung integrasi 
budaya dan pendidikan multikultural dapat menjadi kunci dalam mendorong perubahan sosial yang 
positif di masyarakat perdesaan yang beragam secara etnis. 

Dengan memahami proses perubahan sosial yang terjadi di Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir, 
kita dapat mengembangkan strategi yang lebih efektif untuk mendukung integrasi budaya di wilayah-
wilayah lain. Penelitian ini juga membuka peluang bagi penelitian-penelitian lanjutan yang dapat 
mengeksplorasi lebih jauh faktor-faktor lain yang mungkin mempengaruhi proses perubahan sosial 
budaya di masyarakat perdesaan. Misalnya, bagaimana peran media sosial dalam membentuk 
persepsi masyarakat terhadap multikulturalisme, atau bagaimana dinamika kekuasaan lokal dapat 
mempengaruhi hubungan antar etnis di desa-desa lain. 

 
Kesimpulan 

Penelitian ini mengonfirmasi bahwa transformasi sosial dari etnosentrisme menuju 
multikulturalisme di Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir merupakan proses bertahap yang dipicu oleh 
inisiatif internal berbasis aset lokal, bukan oleh faktor eksternal seperti urbanisasi atau globalisasi. 
Titik balik krusial terjadi pada periode 1978–1980, ketika interaksi setara dalam kegiatan peringatan 
kemerdekaan—terutama melalui lomba sepak bola dan bola voli—menciptakan ruang netral yang 
memenuhi prasyarat Contact Theory Allport: kesetaraan status, tujuan superordinat, interdependensi 
fungsional, dan legitimasi dari tokoh masyarakat. Mekanisme ini secara organik mengubah dinamika 
hubungan antara etnis Melayu dan Tionghoa dari konflik fisik menjadi kerja sama yang produktif. 



 

23 
 

Selanjutnya, pendidikan formal berperan sebagai penguat struktural, bukan pemicu awal 
perubahan, dengan efektivitas yang baru terwujud setelah fondasi rekonsiliasi terbentuk di tingkat 
komunitas. Temuan ini menegaskan bahwa multikulturalisme merupakan proses dinamis yang 
memerlukan pemeliharaan berkelanjutan. 

Berdasarkan hasil tersebut, pemerintah daerah dan perencana pembangunan perlu 
memprioritaskan revitalisasi ruang interaksi berbasis kearifan lokal. Alih-alih mengadopsi model 
integrasi generik, program seperti festival olahraga antar desa atau perayaan tradisional—yang 
terbukti efektif membangun kohesi sosial—hendaknya dirancang dengan melibatkan tokoh adat 
sebagai pihak pemberi legitimasi sosial. Anggaran publik perlu dialokasikan untuk mereplikasi “ruang 
netral” semacam lomba di wilayah multi-etnis lainnya, sekaligus membangun sistem pemantauan 
proaktif guna mencegah regresi, khususnya pada periode rawan seperti pemilu, melalui pelatihan 
mediator konflik dari kalangan pemuda lokal. 

Di sisi lain, lembaga pendidikan dan dinas terkait perlu mengembangkan kurikulum 
kontekstual yang menginstitusionalisasi nilai-nilai multikultural dengan mengaitkannya pada praktik 
sosial nyata. Guru sebaiknya dilatih sebagai fasilitator dialog kritis yang mampu menghubungkan 
materi pembelajaran dengan realitas masyarakat, misalnya dengan menjadikan sejarah rekonsiliasi 
melalui klub olahraga desa sebagai studi kasus. Kemitraan struktural antara sekolah, pemangku adat, 
dan orang tua peserta didik juga penting untuk memastikan konsistensi pesan inklusivitas di seluruh 
lingkungan sosial. 

Lebih lanjut, penelitian mendatang disarankan untuk menelusuri dua aspek utama. Pertama, 
mengevaluasi efektivitas model hierarkis transformasi yang diajukan, yakni interaksi organik sebagai 
fase awal, pendidikan sebagai fase menengah, dan reproduksi budaya sebagai fase lanjutan, di wilayah 
dengan dinamika etnis yang berbeda. Kedua, menelaah peran media digital dalam memperkuat atau 
justru mengikis modal sosial lintas kelompok di konteks pedesaan... 
 
Daftar Pustaka 
Allport, Gordon Willard. 1954. The Nature of Prejudice. Addison-Wesley Publishing Company. 
Axelrod, Robert, dan Ross A. Hammond. 2003. “The Evolution of Ethnocentric Behavior.” Midwest 

Political Science Convention April 3rd 2003 1–30. 
Banks, James A. 1997. Teaching Strategies for Ethnic Studies. 6 ed. Boston: Allyn & Bacon. 
Berger, Peter Ludwig, dan Thomas Luckmann. 2020. The social construction of reality; a treatise in the 

sociology of knowledge. Garden City, N.Y: Doubleday. 
Braun, V., & Clarke, V. 2019. “Reflecting on reflexive thematic analysis.” Qualitative Research in Sport, 

Exercise and Health 11(4):589–97. doi: https://doi.org/10.1080/2159676X.2019.1628806. 
Creswell, John W., dan Cheryl N. Poth. 2018. Qualitative inquiry and research design: Choosing among 

five approaches. 4 ed. Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 
Durkheim, Emile. 2017. Suicide A Study In Sociology. diedit oleh G. Simpson. Routledge. 
Flick, Uwe. 2009. An Introduction To Qualitative Fourth Edition. 4 ed. Thousand Oaks, CA: Sage 

Publications. 
Giddens, Anthony. 1984. The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration. Berkeley: 

University of California Press. 
Isabela, Monica Ayu Caesar, dan Nibras Nada Nailufar. 2022. “Multikulturalisme: Definisi, Jenis, dan 

Penerapannya.” kompas.com. Diambil 9 September 2024 
(https://nasional.kompas.com/read/2022/02/28/00000081/multikulturalisme--definisi-
jenis-dan-penerapannya). 

Kretzmann, John, dan John McKnight. 2021. Building communities from the inside out : a path toward 
finding and mobilizing a community’s assets. Chicago: The Asset-Based Community Development 
Institute. 

Mahoney, James. 2000. “Path dependence in historical sociology.” Theory and Society 29:507–548. doi: 
https://doi.org/10.1023/A:1007113830879. 

Patton, Michael Quinn. 2015. Qualitative research & evaluation methods. 4 ed. Thousand Oaks, CA: Sage 
Publications. 

Pettigrew, Thomas F., dan Linda R. Tropp. 2006. “A meta-analytic test of intergroup contact theory.” 
Journal of Personality and Social Psychology 90(5):751–83. doi: 10.1037/0022-3514.90.5.751. 

Putnam, Robert D. 1995. “America’s declining social capital.” Journal of Democracy. 
Saleh, Adam. 2020. “Perubahan Sosial Budaya Masyarakat Pedesaan Pasca Revolusi Hijau.” Moderasi: 



 

24 
 

Jurnal Studi Ilmu Pengetahuan Sosial 1(1):71–93. doi: 10.24239/moderasi.vol1.iss1.10. 
Stake, Robert E. 2010. Qualitative Research: Studying How Things Work. Guilford Press. 
Sugiyono. 2020. Metode Penelitian Kuantitatif, kualitatif, dan R&D. ALFABETA. 
Taylor, Charles. 1994. Multiculturalism Examining The Politics Of Recognition. Thousand Oaks, CA: Sage 

Publications. 
Toha, Syahidi, dan Itaanis Tianah. 2024. “Internalization of Multiculturalism Values in Integrated 

Social Sciences Learning.” SOCIALE: International Journal of Social Studies 1(1):132–43. doi: 
https://doi.org/10.19105/sociale.v1i1.12276. 

Widaty, Cucu. 2020. “Perubahan Kehidupan Gotong Royong Masyarakat Pedesaan Di Kecamatan 
Padaherang Kabupaten Pangandaran.” PADARINGAN (Jurnal Pendidikan Sosiologi Antropologi) 
2(1):174–86. doi: 10.20527/padaringan.v2i1.1617. 

Wilding, Raelene, dan Caitlin Nunn. 2017. “Non-metropolitan productions of multiculturalism: 
Refugee settlement in rural Australia.” Durham Research Online 2(2):2542–60. doi: 
https://doi.org/10.1080/01419870.2017.1394479. 

Yusanto, Yoki. 2019. “Ragam Pendekatan Penelitian Kualitatif.” Journal of Scientific Communication 
(Jsc) 1(1):1–13. doi: 10.31506/jsc.v1i1.7764. 

 


