o8

{ « Journal of Social Development Studies
SD S Volume 6, Issue 1, March 2025, pp. 15-24
\ N ISSN 2721-3870 (Print), 2721-3889 (Online)

https://doi.org/10.22146/jsds.16383

Dinamika Transformasi Sosial dan Budaya di Desa Rawak Hulu dan
Rawak Hilir: Dari Etnosentrisme ke Multikulturalisme

Arjun Wahyudi’, Yusawinur Barella?, Hadi Wiyono?

Submitted: September 11, 2025; Revised: Juni 2, 2025; Accepted: November 13, 2025

Abstrak

Penelitian ini menganalisis dinamika perubahan sosial budaya di Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir, Kecamatan
Sekadau Huly, Kalimantan Barat, dari pola etnosentrisme menuju multikulturalisme. Berdasarkan data yang diperoleh
melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan dokumentasi, penelitian ini menemukan bahwa pendidikan
multikultural serta interaksi antarbudaya menjadi faktor utama pendorong perubahan tersebut. Pendidikan berperan
aktif dalam menanamkan nilai-nilai inklusif dan mendekonstruksi prasangka lama, sementara interaksi sosial
memperkuat kohesi antara komunitas Melayu dan Tionghoa. Peningkatan kesadaran sosial dan perluasan akses
terhadap pendidikan turut mendorong penerapan nilai-nilai inklusif, sehingga tercipta lingkungan multikultural yang
harmonis. Meskipun demikian, tantangan tetap muncul, khususnya pada momen-momen politik yang berpotensi
memicu kembali sentimen etnis. Hal ini menunjukkan bahwa multikulturalisme merupakan proses dinamis yang
memerlukan pemeliharaan berkelanjutan. Penelitian ini berkontribusi pada pemahaman tentang transformasi sosial
di wilayah pedesaan Indonesia serta menegaskan pentingnya kebijakan yang mendukung integrasi budaya dan
pendidikan multikultural guna memperkuat kohesi sosial di masyarakat yang beragam secara etnis.

Kata kunci: Etnosentrisme; Multikulturalisme; Perubahan Sosial Budaya; Pendidikan.

Abstract

This study examines the socio-cultural transformation of Rawak Hulu and Rawak Hilir villages in the Sekadau Hulu
District, West Kalimantan, focusing on the shift from ethnocentrism to multiculturalism. Using a qualitative approach,
data were collected through in-depth interviews, participatory observation, and documentation. The findings indicate that
multicultural education and intercultural interaction are the main drivers of this transformation. Education plays an
active role in fostering inclusive values and deconstructing long-standing prejudices, while social interactions strengthen
cohesion between the Malay and Chinese communities. Increasing social awareness and broader access to education have
further promoted the adoption of inclusive values, leading to the development of a harmonious multicultural environment.
However, challenges remain, particularly during political periods that may reignite ethnic sentiments, suggesting that
multiculturalism is a dynamic process requiring ongoing maintenance. This study contributes to the broader
understanding of social change in rural Indonesia and highlights the importance of policies that promote cultural
integration and multicultural education to strengthen social cohesion in ethnically diverse communities.

Key words: Ethnocentrism; Multiculturalism; Sociocultural Change; Education.

Pendahuluan

Perubahan sosial budaya merupakan fenomena yang terus berlangsung dalam kehidupan
masyarakat, baik di perkotaan maupun pedesaan. Perubahan ini mencakup berbagai aspek
kehidupan, termasuk norma, nilai, dan pola interaksi sosial yang berkembang seiring dengan
perubahan waktu. Di era globalisasi saat ini, transformasi sosial budaya semakin dipercepat oleh
berbagai faktor seperti urbanisasi, kemajuan teknologi, dan arus informasi yang semakin tidak
terbendung. Perubahan tersebut tidak hanya mempengaruhi kehidupan di kota besar tetapi juga
merambah ke wilayah pedesaan yang sebelumnya dianggap lebih stabil dan konvensional (Widaty,
2020).

! Pendidikan IPS, FKIP, Universitas Tanjungpura (F1261211003@student.untan.ac.id)
2 Pendidikan IPS, FKIP, Universitas Tanjungpura (yusawinurbarella@untan.ac.id)
3 Pendidikan IPS, FKIP, Universitas Tanjungpura (hadipips@untan.ac.id)

15


mailto:F1261211003@student.untan.ac.id
mailto:yusawinurbarella@untan.ac.id
mailto:hadipips@untan.ac.id

Dalam sudut pandang pembangunan sosial, transformasi menuju masyarakat multikultural
memiliki peran krusial. Pembangunan sosial tidak hanya berfokus pada pertumbuhan ekonomi, tetapi
juga pada peningkatan kualitas hidup masyarakat secara menyeluruh, termasuk aspek keadilan sosial,
kesetaraan, dan kohesi antar kelompok. Masyarakat yang multikultural, dengan pengakuan dan
penghargaan terhadap keberagaman, cenderung lebih stabil, inovatif, dan resilien terhadap tantangan
sosial. Transformasi ini penting karena dapat mengurangi potensi konflik, meningkatkan partisipasi
masyarakat dalam pembangunan, serta menciptakan lingkungan yang kondusif bagi peningkatan
kesejahteraan dan kualitas hidup di tingkat desa.

Di Indonesia, perubahan sosial budaya di masyarakat perdesaan tidak dapat dilepaskan dari
pengaruh urbanisasi dan globalisasi yang masif. Sebagai negara berkembang dengan populasi
terbesar keempat di dunia, Indonesia mengalami laju urbanisasi tertinggi di Asia Tenggara. Urbanisasi
ini memicu perubahan signifikan dalam struktur sosial masyarakat, khususnya di desa-desa yang
ditinggalkan oleh penduduk mudanya yang merantau ke kota untuk belajar maupun mencari
pekerjaan (Widaty, 2020).

Meskipun urbanisasi dan globalisasi sering disebut sebagai pendorong perubahan di
perdesaan (Widaty, 2020; Wilding & Nunn, 2017), analisis yang dilakukan peneliti di Desa Rawak Hulu
dan Desa Rawak Hilir, Kecamatan Sekadau Hulu, Kabupaten Sekadau, Provinsi Kalimantan Barat,
justru mengungkap katalisator utama yang lebih bersifat lokal dan organik: interaksi intensif antar
kelompok etnis Melayu dan Tionghoa melalui aktivitas bersama. Temuan empiris dari wawancara
yang peneliti lakukan menunjukkan bahwa pemicu utama perubahan sikap dari etnosentrisme
menuju multikulturalisme adalah inisiatif lokal, seperti penyelenggaraan acara rutin untuk
memperingati Hari Kemerdekaan (17 Agustus-an). Dalam acara inilah, pemuda dari kedua kelompok
etnis berbaur dalam satu klub untuk mengikuti berbagai perlombaan, seperti sepak bola dan voli.
Interaksi positif dan kerja sama dalam aktivitas yang menyenangkan inilah yang secara bertahap
mencairkan ketegangan, membangun persahabatan, dan pada akhirnya mengakhiri riwayat
perkelahian antarkelompok yang terjadi sejak era 1970-an. Proses ini mengilustrasikan Teori Kontak
dari Allport (1954), dimana interaksi yang setara, memiliki tujuan bersama (superordinate goals), dan
didukung oleh otoritas atau kondisi yang mendukung dapat mengurangi prasangka.

Selain interaksi antar etnis, pendidikan juga memainkan peran penting dalam mendorong
proses transformasi sosial ini. Melalui perluasan akses pendidikan, masyarakat desa semakin
terpapar pada berbagai perspektif yang menekankan pentingnya toleransi dan inklusivitas.
Pendidikan formal di sekolah tidak hanya mengenalkan nilai-nilai modern, tetapi juga menumbuhkan
penghargaan terhadap keberagaman budaya. Dalam konteks ini, pendidikan berfungsi sebagai
instrumen strategis untuk mengurangi prasangka etnosentrisme yang pernah mengakar di
masyarakat (Isabela & Nailufar, 2022). Seiring meningkatnya kesadaran akan pentingnya
multikulturalisme, sikap inklusif secara bertahap menggantikan pola pikir eksklusif yang sebelumnya
lebih dominan.

Dalam mendukung argumen ini, artikel "Internalization of Multiculturalism Values in
Integrated Social Sciences Learning" oleh Toha dan Tianah (2024) menyoroti pentingnya pendidikan
dalam menanamkan nilai-nilai multikulturalisme untuk mengurangi intoleransi, rasisme, dan
etnosentrisme di kalangan peserta didik. Penelitian ini menemukan bahwa melalui pendekatan
pendidikan yang sistematis dan berkelanjutan, sikap inklusif dapat ditanamkan sejak dini, yang
sejalan dengan transformasi sosial budaya yang diamati di Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir. Lebih
lanjut, pendidikan berperan dalam memfasilitasi perubahan sosial ini dengan menyediakan alat untuk
menafsirkan dan menghargai perbedaan budaya (Toha dan Tianah 2024). Sekolah-sekolah telah
menjadi ruang interaksi langsung antara peserta didik Melayu dan Tionghoa, di mana nilai toleransi
tidak hanya diajarkan secara teoritis, tetapi juga dipraktikkan dalam kegiatan lintas etnis. Observasi
lapangan menunjukkan bahwa pengalaman kolaboratif semacam ini efektif mengurangi prasangka
sejak dini, mengonfirmasi wawancara yang menyebutkan bahwa konflik antar kelompok mulai
mereda ketika remaja terlibat dalam klub olahraga bersama.

Lebih jauh lagi, dalam artikel "The Evolution of Ethnocentric Behavior" oleh Axelrod dan
Hammond (2003), perilaku etnosentris dianalisis sebagai fenomena yang dapat berkembang secara
alami dalam konteks kompetisi sosial. Artikel ini memberikan wawasan teoritis tentang bagaimana
etnosentrisme dapat muncul dan dipertahankan dalam kelompok sosial, serta bagaimana dinamika
ini dapat diubah melalui interaksi antar budaya yang positif. Interaksi sosial yang terstruktur

16



memainkan peran penting dalam mendekonstruksi etnosentrisme. Awalnya, konflik di Rawak dipicu
oleh ketegangan antar remaja, terutama di luar jam sekolah. Namun, penelitian ini menunjukkan
bahwa ketika interaksi dipindahkan ke dalam kerangka yang terorganisir seperti klub olahraga,
dinamika kompetitif berubah menjadi kolaboratif.

Selain artikel-artikel yang telah disebutkan, buku "Multiculturalism: Examining the Politics of
Recognition” oleh Charles Taylor (1994) juga memberikan kontribusi penting dalam memahami
dinamika multikulturalisme. Taylor menguraikan bagaimana pengakuan budaya menjadi aspek
penting dalam menjaga kohesi sosial di masyarakat yang beragam. Buku ini relevan untuk
memperdalam analisis tentang bagaimana masyarakat Rawak Hulu dan Rawak Hilir dapat mengatasi
etnosentrisme dan bergerak menuju multikulturalisme dengan mengakui dan merayakan keragaman
budaya mereka (Taylor 1994).

Penelitian ini penting untuk dilakukan karena memberikan pemahaman yang lebih mendalam
tentang dinamika perubahan sosial budaya di masyarakat perdesaan, khususnya dalam konteks
Indonesia yang memiliki keragaman etnis dan budaya yang sangat kaya. Temuan dalam penelitian ini
tidak hanya akan memperkaya khazanah akademis pembangunan sosial perdesaan dan studi
multikultural, tetapi terutama dapat menjadi dasar perumusan kebijakan pembangunan sosial yang
lebih efektif dan kontekstual. Kebijakan semacam itu dapat dirancang untuk secara aktif memfasilitasi
ruang interaksi positif dan mendukung pendidikan multikultural di komunitas pedesaan beragam
lainnya di Indonesia, guna memperkuat kohesi sosial dan mendorong kualitas hidup masyarakat yang
lebih baik (Saleh 2020).

Dalam penelitian ini, masalah yang akan dipecahkan adalah bagaimana perubahan sosial
budaya di Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir dari etnosentrisme menuju multikulturalisme terjadi dan
apa saja faktor yang berkontribusi terhadap perubahan tersebut. Penelitian ini bertujuan untuk
mengidentifikasi proses perubahan sosial budaya yang terjadi di masyarakat dan menganalisis peran
pendidikan serta interaksi antarbudaya dalam mendorong terciptanya sikap inklusif yang mendukung
multikulturalisme. Kegunaan penelitian ini tidak hanya terbatas pada peningkatan pemahaman
akademis tetapi juga dapat memberikan rekomendasi praktis bagi para pembuat kebijakan untuk
mendukung proses integrasi budaya di masyarakat perdesaan.

Penelitian ini dilakukan dengan pendekatan kualitatif, dimana data dikumpulkan melalui
wawancara mendalam dengan tokoh masyarakat, observasi partisipatif, dan analisis dokumen yang
relevan. Pendekatan ini dipilih karena memberikan fleksibilitas dalam menggali berbagai aspek
perubahan sosial yang kompleks dan dinamis (Sugiyono 2020; Yusanto 2019).

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi yang berarti dalam upaya memahami
dan memfasilitasi perubahan sosial budaya yang sedang berlangsung di masyarakat perdesaan
Indonesia, khususnya di Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir. Dengan demikian, penelitian ini dapat
menjadi landasan penting dalam pengembangan kebijakan yang mendukung integrasi budaya dan
memperkuat kohesi sosial di masyarakat yang semakin beragam.

Kerangka Teori

Kerangka teoritis dalam penelitian ini dirancang sebagai fondasi analitik untuk mengkaji
secara mendalam transformasi sosial-budaya di Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir dari etnosentrisme
menuju  multikulturalisme. Pendekatan ini secara khusus memfokuskan diri pada
dimensi pembangunan sosial berbasis komunitas dan konteks historis spesifik yang menjadi
karakteristik unik perubahan tersebut. Secara epistemologis, penelitian ini menganut paradigma
konstruktivis sosial yang memandang realitas sosial sebagai hasil konstruksi kolektif melalui interaksi
simbolik (Berger & Luckmann, 2020). Dalam perspektif ini, perubahan sosial tidak dipahami sebagai
fenomena linier, melainkan sebagai proses dialektis yang melibatkan negosiasi makna, konflik, dan
rekonsiliasi dalam ruang sosial tertentu, di mana aktor lokal menjadi subjek aktif dalam transformasi
tersebut.

Sebagailandasan filosofis, penelitian ini mengadopsi perspektif Pembangunan Sosial Berbasis
Aset Komunitas (Asset-Based Community Development, ABCD) (Kretzmann & McKnight, 2021). Teori
ini menawarkan pendekatan alternatif terhadap pembangunan konvensional dengan menekankan
mobilisasi potensi endogen ketimbang berfokus pada defisit komunitas. Dalam penelitian ini, aset-
aset kultural yang termanifestasi dalam tradisi gotong royong dan semangat nasionalisme menjadi
fondasi transformasi. Acara 17 Agustus-an yang telah mengakar dalam budaya lokal muncul sebagai
ruang liminal, sebuah arena netral tempat norma-norma etnosentris ditangguhkan sementara,

17



sehingga memungkinkan terciptanya pola interaksi baru. Pendekatan ABCD menjelaskan mengapa
inisiatif lokal ini lebih efektif daripada intervensi eksternal dalam menciptakan transformasi
berkelanjutan karena muncul dari pemahaman kontekstual terhadap dinamika sosial setempat.

Pada tingkat mikro-sosial, Teori Kontak dari Allport (1954) memberikan kerangka analitis
untuk memahami mekanisme perubahan hubungan antar etnis. Teori ini menegaskan bahwa
prasangka dapat dikikis melalui interaksi intensif yang memenuhi empat prasyarat fundamental:
kesetaraan status, tujuan bersama, kerja sama interdependen, dan dukungan otoritas. Dalam
penelitian ini, klub sepak bola dan voli pada acara 17 Agustus-an memenuhi seluruh prasyarat ini
secara organik. Pemuda Melayu dan Tionghoa bertemu sebagai rekan setim yang setara, melampaui
hierarki sosial tradisional. Tujuan bersama untuk memenangkan pertandingan menciptakan fokus
kolektif yang mengaburkan batas etnis. Strategi permainan menciptakan ketergantungan fungsional
yang memaksa kolaborasi, sementara legitimasi dari tokoh masyarakat memberikan kerangka
normatif yang menguatkan interaksi ini. Temuan Pettigrew dan Tropp (2006) melalui meta-analisis
terhadap 515 studi lintas budaya memperkuat validitas teori ini dengan menunjukkan bahwa kontak
terstruktur dapat mengurangi prasangka. Di Rawak, reduksi prasangka ini terwujud dalam
transformasi pola interaksi dari "kekerasan spontan” menjadi "persaingan terinstitusionalisasi” yang
produktif.

Transformasi relasional ini kemudian dikonsolidasikan melalui pembentukan modal
sosial (Putnam 1995). Konsep ini memberikan lensa untuk menganalisis infrastruktur relasional yang
menjadi fondasi kohesi sosial pasca-konflik. Putnam membedakan dua bentuk modal sosial: bonding
capital (jaringan dalam kelompok homogen) dan bridging capital (jaringan lintas kelompok berbeda).
Di Rawak, klub olahraga berfungsi sebagai generator bridging capital melalui tiga mekanisme utama:
peningkatan kepercayaan (trust), penguatan norma timbal balik (reciprocity), dan perluasan jaringan
kolaboratif lintas etnis.

Meskipun bukan penggerak utama, pendidikan berperan sebagai institusi penguat
struktural dalam konsolidasi perubahan. Penerapan teori pendidikan multikultural Banks (1997)
menunjukkan tiga dimensi fungsional sekolah di Rawak: sebagai ruang refleksi pengalaman interaksi
positif di komunitas, pemberi legitimasi normatif terhadap sikap inklusif, dan wahana reproduksi
habitus. Temuan Toha dan Tianah (2024) memperkuat bahwa efektivitas pendidikan multikultural
bergantung pada keterkaitannya dengan pengalaman konkret peserta didik, suatu kondisi yang
terpenuhi di Rawak di mana pembelajaran di kelas terhubung organik dengan praktik koeksistensi di
masyarakat.

Dimensi historis memberikan kedalaman temporal yang esensial dalam memahami dialektika
perubahan. Dengan menerapkan kerangka periodisasi, transformasi di Rawak dapat dipetakan dalam
tiga fase: era konflik (1970-1978) yang ditandai polarisasi remaja dan kekerasan spontan, titik balik
(1978-1980) sebagai critical juncture melalui inisiatif kegiatan 17 Agustusan, dan fase konsolidasi
(1980-sekarang) dengan institusionalisasi pola interaksi baru (Mahoney 2000). Konsep critical
juncture menjelaskan momen kontingensi historis ketika keputusan kolektif membuka jalur
perkembangan baru. Di Rawak, klub olahraga menjadi titik belok yang menggeser trajectory dari
konflik menuju kooperasi. Mobilitas sosial pasca-1980 melalui perluasan akses pendidikan kemudian
memperdalam dan mengonsolidasikan perubahan ini.

Integrasi berbagai kerangka teoritis ini menghasilkan model dinamika perubahan sosial
berbasis komunitas dengan tiga pilar yang saling berhubungan: (1) Penggerak endogeneous berupa
inisiatiflokal seperti klub olahraga 17-an, (2) Penguat institusional melalui sekolah dan lembaga, serta
(3) Pemelihara reproduksi budaya antargenerasi. Model holistik ini menegaskan agency komunitas
sebagai subjek perubahan sekaligus mengakui peran struktur pendukung dan dimensi temporal
dalam proses transformasi.

Secara teoritis, kerangka terintegrasi ini memberikan tiga kontribusi signifikan: mengoreksi
bias urban sentris dalam studi perubahan sosial, memperkaya Teori Kontak Sosial, serta
mengintegrasikan perspektif historis dalam analisis sosiologis. Implikasi kebijakannya menekankan
pentingnya desain program berbasis aset lokal, dan pengembangan pendidikan multikultural yang
kontekstual dengan menginkorporasikan kearifan lokal. Kerangka konseptual ini tidak hanya
menyediakan alat analisis untuk memahami transformasi di Rawak, tetapi juga menawarkan model
aplikatif untuk studi perubahan sosial di komunitas pedesaan multi etnis lainnya.

Melalui proses mengintegrasikan berbagai teori ini, penelitian ini dapat memberikan analisis
yang komprehensif tentang dinamika perubahan sosial dan budaya di Desa Rawak Hulu dan Rawak

18



Hilir. Teori-teori ini tidak hanya membantu dalam memahami faktor-faktor yang mempengaruhi
transformasi dari etnosentrisme menuju multikulturalisme, tetapi juga menyediakan kerangka kerja
yang kuat untuk menganalisis bagaimana perubahan tersebut dapat difasilitasi dan dikelola melalui
intervensi pendidikan dan kebijakan sosial yang tepat. Kerangka teoritis ini, dengan demikian,
menjadi fondasi yang kokoh untuk mendukung analisis empiris dan temuan penelitian yang
diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan dalam pengembangan kebijakan sosial yang
mendukung integrasi budaya di masyarakat pedesaan Indonesia, khususnya di Desa Rawak Hulu dan
Rawak Hilir, Kecamatan Sekadau Hulu, Kabupaten Sekadau, Kalimantan Barat.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus untuk
mendalami perubahan sosial budaya di Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir. Pilihan metodologis ini
didasarkan pada pertimbangan mendalam mengenai sifat unik (idiosinkratik) kasus transformasi
pasca-konflik etnis era 1970-an yang terjadi di desa ini, di mana pendekatan studi kasus intrinsik
secara khusus dirancang untuk memahami keunikan suatu fenomena dalam konteks holistiknya.
Stake (2010) menegaskan bahwa kekuatan pendekatan ini terletak pada kemampuannya
menyajikan kontekstualitas mendalam (thick description), memungkinkan peneliti menjawab
pertanyaan "bagaimana” dan "mengapa" di balik perubahan sosial yang kompleks. Hal ini selaras
dengan kebutuhan penelitian untuk mengungkap lapisan-lapisan makna dalam pengalaman manusia,
dinamika kultural, dan jejak historis yang membentuk relasi antar etnis pasca konflik. Nuansa yang
tidak mungkin tertangkap melalui pendekatan kuantitatif yang lebih berfokus pada generalisasi
(Creswell & Poth, 2018). Pendalaman kontekstual ini menjadi krusial mengingat transformasi di
Rawak bukanlah proses linear, melainkan melibatkan dialektika rumit antara struktur sosial dan
momentum historis spesifik.

Sasaran penelitian ini adalah masyarakat Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir yang terdiri dari
berbagai kelompok etnis, dengan fokus pada interaksi antara komunitas Melayu dan Tionghoa. Subjek
penelitian dipilih secara purposive sampling, dimana peneliti memilih informan yang dianggap
memiliki pengetahuan dan pengalaman langsung terkait dengan perubahan sosial budaya di desa
tersebut. Informan utama meliputi tokoh masyarakat dan warga yang terlibat langsung dalam sejarah
konflik tersebut. Teknik purposive sampling ini memungkinkan peneliti untuk mengidentifikasi dan
menggali informasi dari individu-individu yang paling relevan dengan tujuan penelitian (Patton
2015). Adapun Informan utama dalam penelitian ini adalah Bapak AB dan Bapak JB yang terlibat
langsung dalam perkelahian antar pemuda dan Ibu AS yang menyaksikan langsung fenomena konflik
tersebut saat berada pada bangku Sekolah dasar.

Prosedur penelitian ini meliputi beberapa tahapan, dimulai dari pengumpulan data melalui
wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan analisis dokumen. Wawancara mendalam
dilakukan bersama tokoh masyarakat sekaligus pelaku sejarah dengan panduan wawancara semi-
terstruktur untuk memberikan fleksibilitas dalam eksplorasi topik yang relevan dengan penelitian.
Sejarah lisan (oral history) juga diterapkan dengan prinsip narativitas melalui wawancara mendalam
dengan pelaku sejarah untuk merekonstruksi memori kolektif tentang titik balik konflik antara tahun
1978 sampai 1980. Observasi partisipatif dilakukan dengan mengikuti kegiatan-kegiatan sosial di
desa, pertemuan warga, dan kegiatan pendidikan, untuk memahami interaksi sosial secara langsung.
Analisis dokumen mencakup peninjauan buku maupun artikel yang relevan dan laporan kegiatan
yang relevan untuk memberikan konteks yang lebih luas terhadap temuan lapangan.

Instrumen yang digunakan dalam penelitian ini adalah panduan wawancara, catatan
observasi, dan checklist dokumen yang akan dianalisis. Data yang diperoleh dari berbagai sumber
kemudian dianalisis menggunakan teknik analisis tematik, di mana data dikategorikan berdasarkan
tema-tema yang muncul dari hasil wawancara dan observasi. Teknik ini memungkinkan peneliti
untuk mengidentifikasi pola-pola dan hubungan antar tema yang relevan dengan perubahan sosial
budaya di desa tersebut (Braun, V., & Clarke 2019).

Analisis data dilakukan secara iteratif, dimana peneliti terus-menerus memeriksa dan
membandingkan temuan dari berbagai sumber data untuk memastikan validitas dan konsistensi hasil
penelitian. Validitas data juga diperkuat melalui triangulasi, dengan membandingkan hasil
wawancara, observasi, dan analisis dokumen untuk menemukan kesesuaian atau perbedaan dalam
temuan. Proses ini penting untuk memastikan bahwa interpretasi yang dihasilkan benar-benar

19



mencerminkan realitas sosial yang ada di Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir (Flick 2009; Sugiyono
2020).

Hasil/Temuan

Penelitian ini mengungkapkan sejumlah temuan penting mengenai dinamika perubahan
sosial budaya di Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir, khususnya terkait peralihan dari etnosentrisme
menuju multikulturalisme. Berdasarkan wawancara mendalam dan observasi partisipatif yang
dilakukan, ditemukan bahwa interaksi antara komunitas Melayu dan Tionghoa di desa-desa tersebut
telah mengalami pergeseran signifikan. Sebelumnya, kedua komunitas sering terlibat dalam konflik
fisik antar remaja pada dekade 1970-an seperti perkelahian tanpa alasan jelas pasca sekolah telah
berevolusi menjadi koeksistensi produktif. Seperti diungkapkan Bapak ]JB, peristiwa ini terjadi tanpa
adanya alasan yang jelas: "Tidak ada alasan yang jelas. Kalau kami Melayu melihat anak Cina bisa saja
langsung kami serang. Kadang orang Melayu menyerang orang Cina, kadang orang Cina yang
menyerang orang Melayu duluan”, Titik balik kritis teridentifikasi pada periode 1978-1980, ketika
tradisi peringatan kemerdekaan melalui lomba sepak bola dan voli menyatukan pemuda dari kedua
kelompok. Kesaksian kunci Bapak AB menguatkan temuan ini: "Kami, anak-anak muda saat itu mulai
bergabung dalam satu klub. Karena sering bermain bersama, kami merasa jadi berteman, dan akhirnya
tidak saling berkelahi lagi.” Interaksi non-formal berbasis kegiatan kolektif ini menjadi fondasi
rekonsiliasi yang bertahan hingga kini.

Dalam ranah pendidikan, sekolah lokal berkembang menjadi ruang inkubator inklusivitas.
Pendidikan formal yang disediakan di sekolah-sekolah desa telah berhasil memperkenalkan nilai-nilai
multikultural kepada generasi muda. Sebagai hasilnya, anak-anak di desa ini semakin terbuka
terhadap perbedaan dan terlibat dalam berbagai aktivitas lintas budaya tanpa diskriminasi yang
berarti. Observasi di sekolah-sekolah dasar menunjukkan bahwa peserta didik dari berbagai latar
belakang etnis kini dapat belajar dan bekerja sama dalam lingkungan yang lebih inklusif.

Lebih lanjut transformasi berkelanjutan di Rawak bertumpu padadua Pilar Utama.
Pertama, Ruang Interaksi Organik berperan sebagai katalis utama yang mengoreksi asumsi
konvensional tentang peran Urbanisasi dan globalisasi sebagai motor integrasi. Aktivitas non-formal
seperti olahraga yang sebelumnya menjadi locus konflik malah berevolusi menjadi ruang kolaborasi.
Kedua, Pendidikan berperan sebagai Penguat perubahan tersebut. Sekolah baru efektif
menginstitusionalisasi nilai inklusif setelah fondasi hubungan terbangun di Masyarakat.

Meskipun demikian, penelitian ini juga menemukan bahwa meskipun ada kemajuan
signifikan dalam hubungan antar etnis, beberapa tantangan masih tetap ada. Informan mengakui
bahwa prasangka lama kadang kala muncul kembali, terutama pada momen-momen tertentu seperti
pemilihan DPD, DPRD, kepala daerah atau ketika terjadi peristiwa yang memicu sentimen etnis.
Namun, mayoritas masyarakat desa percaya bahwa dengan memperkuat dialog dan kerja sama,
tantangan-tantangan ini dapat diatasi.

Penelitian ini juga menyoroti bahwa proses perubahan sosial budaya yang terjadi bukanlah
sesuatu yang instan, melainkan hasil dari proses panjang yang melibatkan perubahan dalam pola
pikir, kebiasaan, dan interaksi sosial. Pendidikan dan interaksi lintas budaya yang semakin intensif
diakui sebagai faktor utama yang mendorong terciptanya lingkungan multikultural yang lebih inklusif
di desa tersebut.

Penelitian ini juga mengaitkan temuan-temuannya dengan literatur yang ada mengenai
perubahan sosial dan multikulturalisme. Dalam banyak teori, multikulturalisme digambarkan sebagai
hasil dari proses integrasi yang panjang, di mana masyarakat secara bertahap belajar untuk menerima
dan menghargai perbedaan melalui interaksi yang berkelanjutan. Temuan-temuan dalam penelitian
ini tidak hanya mendukung teori tersebut tetapi juga menambahkan dimensi baru bahwa pendidikan
formal dan program berbasis komunitas dapat berperan sebagai katalisator dalam proses ini.

Selain itu, penelitian ini memberikan wawasan baru mengenai bagaimana multikulturalisme
di konteks pedesaan tidak hanya mencakup penerimaan terhadap perbedaan tetapi juga adaptasi aktif
terhadap perubahan sosial yang terus berlangsung. Warga desa tidak hanya belajar untuk hidup
berdampingan dengan perbedaan tetapi juga menciptakan bentuk-bentuk baru dari kebersamaan
yang mencerminkan integrasi nilai-nilai tradisional dan modern. Temuan ini memiliki implikasi
penting untuk pengembangan kebijakan yang mendukung integrasi budaya di wilayah pedesaan
lainnya.

20



Secara keseluruhan, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa proses perubahan sosial budaya
dari etnosentrisme menuju multikulturalisme adalah proses yang kompleks yang memerlukan
dukungan dari berbagai pihak. Meskipun tantangan tetap ada, ada optimisme bahwa dengan
pendekatan yang tepat, masyarakat pedesaan dapat bertransformasi menjadi komunitas yang lebih
inklusif dan harmonis.

Diskusi

Perubahan sosial budaya yang terjadi di Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir tidak dapat
dipahami secara sederhana sebagai hasil dari faktor tunggal; melainkan sebagai proses kompleks
yang melibatkan berbagai faktor internal dan eksternal. Seperti yang telah diidentifikasi dalam hasil
penelitian, ruang interaksi organik seperti perayaan hari kemerdekaan berperan sebagai katalis
utama dalam membentuk sikap multikulturalisme. Aktivitas non-formal seperti olahraga yang
sebelumnya menjadi lokus konflik berevolusi menjadi ruang kolaborasi. Lalu, pendidikan berperan
sebagai penguat perubahan tersebut.

Penelitian ini mengungkapkan sejumlah temuan penting mengenai dinamika perubahan
sosial budaya di Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir, khususnya terkait peralihan dari etnosentrisme
menuju multikulturalisme. Berdasarkan wawancara mendalam dan observasi partisipatif yang
dilakukan, ditemukan bahwa interaksi antara komunitas Melayu dan Tionghoa di desa-desa tersebut
telah mengalami pergeseran signifikan. Akar konflik antara etnis Melayu dan Tionghoa di Desa Rawak
bersumber pada dinamika struktural- yang kompleks, jauh melampaui simplifikasi sebagai benturan
budaya semata. Periode 1970-an menjadi saksi kekerasan sporadis antar pemuda. Fenomena ini
merupakan manifestasi klasik anomie sosial (Durkheim 2017), dimana transisi politik pasca
kemerdekaan menciptakan vakum otoritas yang mengikis mekanisme resolusi konflik tradisional.

Titik balik historis yang terjadi pada periode 1978-1980, sebagaimana disaksikan langsung
oleh narasumber kunci, bukanlah hasil intervensi eksternal atau tekanan modernisasi, melainkan
buah dari aktivitas kolektif berbasis tradisi lokal: peringatan hari kemerdekaan melalui berbagai
lomba. Interaksi intensif dan berulang dalam ruang netral ini di mana pemuda Melayu dan Tionghoa
berbaur dalam satu tim sepak bola dan bola voli dengan status setara secara organik memenuhi
prasyarat Teori Kontak Allport (1954). Kesetaraan status dalam tim, tujuan superordinat
(memenangkan pertandingan), ketergantungan fungsial dalam strategi permainan, dan legitimasi dari
tokoh masyarakat menciptakan kondisi ideal untuk mendekonstruksi prasangka etnis yang
sebelumnya memicu konflik fisik. Fenomena ini menunjukkan bahwa rekonsiliasi sosial tidak selalu
memerlukan skema besar dari luar, ia dapat tumbuh dari benih lokal yang ditanam dalam tanah subur
tradisi dan semangat kebersamaan.

Peran pendidikan formal dalam transformasi ini perlu dipahami secara lebih bernuansa,
berbeda dari asumsi beberapa kajian terdahulu yang menyatakan bahwa sekolah merupakan inisiator
utama dalam perubahan dari etnosentrisme menuju multikulturalisme (Toha & Tianah 2024).
Temuan ini mengungkapkan bahwa sekolah di Rawak tidak berfungsi sebagai inisiator utama
perubahan, melainkan sebagai penguat struktural dan mediator reproduksi budaya. Efektivitasnya
dalam menanamkan nilai-nilai multikultural baru signifikan setelah fondasi rekonsiliasi terbangun
melalui interaksi langsung di masyarakat. Observasi menunjukkan bahwa pembelajaran toleransi di
kelas memperoleh makna dan legitimasi karena terhubung erat dengan pengalaman konkret peserta
didik menyaksikan kohesi sosial dalam keluarga dan komunitas. Anak-anak yang melihat orang tua
mereka berkolaborasi dalam tim olahraga lintas etnis lebih mudah menginternalisasi sikap inklusif.
Hal ini mengoreksi pandangan yang melihat pendidikan sebagai instrumen mandiri penanaman nilai,
sekaligus menegaskan pentingnya keselarasan antara pesan institusional dan praktik sosial nyata.
Pendidikan menjadi efektif justru ketika ia merefleksikan dan memperkuat realitas kohesi yang telah
hidup di luar dinding sekolah.

Selain itu, Teori Perubahan Sosial yang diusulkan oleh Giddens (1984) juga dapat
memberikan kerangka kerja yang berguna dalam memahami dinamika perubahan yang terjadi.
Giddens menekankan pentingnya interaksi antara struktur sosial dan tindakan individu dalam proses
perubahan sosial. Dalam penelitian ini, tindakan individu dan kelompok yang terlibat aktif dalam
pendidikan dan interaksi sosial memainkan peran kunci dalam mendorong perubahan dari
etnosentrisme menuju multikulturalisme. Ini menunjukkan bahwa perubahan sosial tidak hanya
dipengaruhi oleh faktor-faktor eksternal seperti globalisasi tetapi juga oleh tindakan-tindakan
reflektif dari individu-individu di masyarakat tersebut.

21



Temuan tentang munculnya kembali prasangka dalam konteks pemilu atau peristiwa sensitif
mengingatkan bahwa multikulturalisme bukanlah titik akhir, melainkan proses dinamis dan rentan
regresi. Fenomena ini selaras dengan analisis Taylor (1994) tentang kerapuhan pengakuan kultural
ketika identitas kelompok di instrumentalisasi untuk kepentingan politik. Namun, keyakinan
masyarakat bahwa tantangan ini dapat diatasi melalui dialog dan kerja sama berkelanjutan
menunjukkan bahwa nilai-nilai inklusif telah mencapai tingkat embeddedness tertentu dalam struktur
sosial. Resistensi terhadap upaya provokasi identitas menandakan bahwa modal sosial lintas etnis
yang terbangun melalui interaksi positif selama puluhan tahun telah menciptakan mekanisme
pertahanan kolektif.

Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa proses perubahan sosial budaya dari
etnosentrisme menuju multikulturalisme di Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir adalah hasil dari
interaksi kompleks antara berbagai faktor internal dan eksternal. Secara spesifik, penelitian ini
memberikan implikasi teoritis yang signifikan sebagai berikut:

Pertama, penelitian ini mengoreksi bias urban sentris dalam studi perubahan sosial dengan
menegaskan potensi katalisator endogen berbasis aset lokal ABCD (Kretzmann & McKnight 2021).
Kedua, ia menyempurnakan teori kontak Allport dengan menunjukkan bahwa "dukungan otoritas"
dalam konteks pedesaan Indonesia lebih sering berasal dari legitimasi tokoh adat dan/atau tradisi
ketimbang otoritas negara. Ketiga, penelitian ini menawarkan model hierarkis transformasi: interaksi
organik dalam ruang netral sebagai fondasi (fase awal), legitimasi nilai melalui pendidikan sebagai
penguat (fase menengah), dan reproduksi budaya antar generasi sebagai pemelihara keberlanjutan
(fase lanjutan). Secara praktis, temuan ini menyerukan reorientasi kebijakan pembangunan pedesaan
multietnis: alih-alih mengimpor model standar, program harus dimulai dari pemetaan menyeluruh
terhadap aset kultural lokal tradisi kolektif, ruang interaksi organik, dan figur perekat untuk
membangun intervensi yang kontekstual dan berkelanjutan. Transformasi di Rawak pada akhirnya
membuktikan bahwa jalan menuju koeksistensi harmonis seringkali ditempuh bukan melalui impor
konsep besar, tetapi dengan menyirami benih rekonsiliasi yang sudah tertanam dalam kearifan lokal
itu sendiri.

Pendidikan, interaksi sosial, kebijakan pemerintah, serta pengaruh globalisasi dan urbanisasi
semuanya berkontribusi pada transformasi sosial yang sedang berlangsung. Meskipun ada tantangan
yang harus dihadapi, hasil penelitian ini memberikan harapan bahwa dengan pendekatan yang tepat,
masyarakat pedesaan dapat bertransformasi menjadi komunitas yang lebih inklusif dan harmonis.

Lebih jauh lagi, penelitian ini memberikan kontribusi penting dalam memperkaya literatur
tentang perubahan sosial budaya di masyarakat perdesaan, khususnya dalam konteks Indonesia yang
memiliki keragaman etnis dan budaya yang sangat kaya. Temuan-temuan ini tidak hanya relevan
dalam konteks Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir tetapi juga dapat diaplikasikan pada wilayah-
wilayah pedesaan lainnya yang menghadapi tantangan serupa. Kebijakan yang mendukung integrasi
budaya dan pendidikan multikultural dapat menjadi kunci dalam mendorong perubahan sosial yang
positif di masyarakat perdesaan yang beragam secara etnis.

Dengan memahami proses perubahan sosial yang terjadi di Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir,
kita dapat mengembangkan strategi yang lebih efektif untuk mendukung integrasi budaya di wilayah-
wilayah lain. Penelitian ini juga membuka peluang bagi penelitian-penelitian lanjutan yang dapat
mengeksplorasi lebih jauh faktor-faktor lain yang mungkin mempengaruhi proses perubahan sosial
budaya di masyarakat perdesaan. Misalnya, bagaimana peran media sosial dalam membentuk
persepsi masyarakat terhadap multikulturalisme, atau bagaimana dinamika kekuasaan lokal dapat
mempengaruhi hubungan antar etnis di desa-desa lain.

Kesimpulan

Penelitian ini mengonfirmasi bahwa transformasi sosial dari etnosentrisme menuju
multikulturalisme di Desa Rawak Hulu dan Rawak Hilir merupakan proses bertahap yang dipicu oleh
inisiatif internal berbasis aset lokal, bukan oleh faktor eksternal seperti urbanisasi atau globalisasi.
Titik balik krusial terjadi pada periode 1978-1980, ketika interaksi setara dalam kegiatan peringatan
kemerdekaan—terutama melalui lomba sepak bola dan bola voli—menciptakan ruang netral yang
memenuhi prasyarat Contact Theory Allport: kesetaraan status, tujuan superordinat, interdependensi
fungsional, dan legitimasi dari tokoh masyarakat. Mekanisme ini secara organik mengubah dinamika
hubungan antara etnis Melayu dan Tionghoa dari konflik fisik menjadi kerja sama yang produktif.

22



Selanjutnya, pendidikan formal berperan sebagai penguat struktural, bukan pemicu awal
perubahan, dengan efektivitas yang baru terwujud setelah fondasi rekonsiliasi terbentuk di tingkat
komunitas. Temuan ini menegaskan bahwa multikulturalisme merupakan proses dinamis yang
memerlukan pemeliharaan berkelanjutan.

Berdasarkan hasil tersebut, pemerintah daerah dan perencana pembangunan perlu
memprioritaskan revitalisasi ruang interaksi berbasis kearifan lokal. Alih-alih mengadopsi model
integrasi generik, program seperti festival olahraga antar desa atau perayaan tradisional—yang
terbukti efektif membangun kohesi sosial—hendaknya dirancang dengan melibatkan tokoh adat
sebagai pihak pemberi legitimasi sosial. Anggaran publik perlu dialokasikan untuk mereplikasi “ruang
netral” semacam lomba di wilayah multi-etnis lainnya, sekaligus membangun sistem pemantauan
proaktif guna mencegah regresi, khususnya pada periode rawan seperti pemilu, melalui pelatihan
mediator konflik dari kalangan pemuda lokal.

Di sisi lain, lembaga pendidikan dan dinas terkait perlu mengembangkan kurikulum
kontekstual yang menginstitusionalisasi nilai-nilai multikultural dengan mengaitkannya pada praktik
sosial nyata. Guru sebaiknya dilatih sebagai fasilitator dialog kritis yang mampu menghubungkan
materi pembelajaran dengan realitas masyarakat, misalnya dengan menjadikan sejarah rekonsiliasi
melalui klub olahraga desa sebagai studi kasus. Kemitraan struktural antara sekolah, pemangku adat,
dan orang tua peserta didik juga penting untuk memastikan konsistensi pesan inklusivitas di seluruh
lingkungan sosial.

Lebih lanjut, penelitian mendatang disarankan untuk menelusuri dua aspek utama. Pertama,
mengevaluasi efektivitas model hierarkis transformasi yang diajukan, yakni interaksi organik sebagai
fase awal, pendidikan sebagai fase menengah, dan reproduksi budaya sebagai fase lanjutan, di wilayah
dengan dinamika etnis yang berbeda. Kedua, menelaah peran media digital dalam memperkuat atau
justru mengikis modal sosial lintas kelompok di konteks pedesaan...

Daftar Pustaka

Allport, Gordon Willard. 1954. The Nature of Prejudice. Addison-Wesley Publishing Company.

Axelrod, Robert, dan Ross A. Hammond. 2003. “The Evolution of Ethnocentric Behavior.” Midwest
Political Science Convention April 3rd 2003 1-30.

Banks, James A. 1997. Teaching Strategies for Ethnic Studies. 6 ed. Boston: Allyn & Bacon.

Berger, Peter Ludwig, dan Thomas Luckmann. 2020. The social construction of reality; a treatise in the
sociology of knowledge. Garden City, N.Y: Doubleday.

Braun, V., & Clarke, V. 2019. “Reflecting on reflexive thematic analysis.” Qualitative Research in Sport,
Exercise and Health 11(4):589-97. doi: https://doi.org/10.1080/2159676X.2019.1628806.
Creswell, John W., dan Cheryl N. Poth. 2018. Qualitative inquiry and research design: Choosing among

five approaches. 4 ed. Thousand Oaks, CA: Sage Publications.

Durkheim, Emile. 2017. Suicide A Study In Sociology. diedit oleh G. Simpson. Routledge.

Flick, Uwe. 2009. An Introduction To Qualitative Fourth Edition. 4 ed. Thousand Oaks, CA: Sage
Publications.

Giddens, Anthony. 1984. The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration. Berkeley:
University of California Press.

I[sabela, Monica Ayu Caesar, dan Nibras Nada Nailufar. 2022. “Multikulturalisme: Definisi, Jenis, dan
Penerapannya.” kompas.com. Diambil 9 September 2024
(https://nasional.kompas.com/read/2022/02/28/00000081 /multikulturalisme--definisi-
jenis-dan-penerapannya).

Kretzmann, John, dan John McKnight. 2021. Building communities from the inside out : a path toward
finding and mobilizing a community’s assets. Chicago: The Asset-Based Community Development
Institute.

Mahoney, James. 2000. “Path dependence in historical sociology.” Theory and Society 29:507-548. doi:
https://doi.org/10.1023/A:1007113830879.

Patton, Michael Quinn. 2015. Qualitative research & evaluation methods. 4 ed. Thousand Oaks, CA: Sage
Publications.

Pettigrew, Thomas F., dan Linda R. Tropp. 2006. “A meta-analytic test of intergroup contact theory.”
Journal of Personality and Social Psychology 90(5):751-83. doi: 10.1037/0022-3514.90.5.751.

Putnam, Robert D. 1995. “America’s declining social capital.” Journal of Democracy.

Saleh, Adam. 2020. “Perubahan Sosial Budaya Masyarakat Pedesaan Pasca Revolusi Hijau.” Moderasi:

23



Jurnal Studi IImu Pengetahuan Sosial 1(1):71-93. doi: 10.24239 /moderasi.voll.iss1.10.

Stake, Robert E. 2010. Qualitative Research: Studying How Things Work. Guilford Press.

Sugiyono. 2020. Metode Penelitian Kuantitatif, kualitatif, dan R&D. ALFABETA.

Taylor, Charles. 1994. Multiculturalism Examining The Politics Of Recognition. Thousand Oaks, CA: Sage
Publications.

Toha, Syahidi, dan Itaanis Tianah. 2024. “Internalization of Multiculturalism Values in Integrated
Social Sciences Learning.” SOCIALE: International Journal of Social Studies 1(1):132-43. doi:
https://doi.org/10.19105/sociale.v1i1.12276.

Widaty, Cucu. 2020. “Perubahan Kehidupan Gotong Royong Masyarakat Pedesaan Di Kecamatan
Padaherang Kabupaten Pangandaran.” PADARINGAN (Jurnal Pendidikan Sosiologi Antropologi)
2(1):174-86. doi: 10.20527 /padaringan.v2il.1617.

Wilding, Raelene, dan Caitlin Nunn. 2017. “Non-metropolitan productions of multiculturalism:
Refugee settlement in rural Australia.” Durham Research Online 2(2):2542-60. doi:
https://doi.org/10.1080/01419870.2017.1394479.

Yusanto, Yoki. 2019. “Ragam Pendekatan Penelitian Kualitatif.” Journal of Scientific Communication
(Jsc) 1(1):1-13. doi: 10.31506/jsc.v1i1.7764.

24



